ម្យ៉ាបម្ប៉ាវជោយ ខ្លួនរសភ នា\_សុខា

ទ្រះស្រីចហាលោធិត្រឹក្សកោះសិរិលង្កា



ଅଞ୍ଚିଥିଟି (ชิธิชูសଞ্ชาន ~ หริยบงซูธรี) สุ่งเฉางสูอสุงงอรี (สูธงเฉางสูอชอุยน๔



**25528** 

# (បដិច្ចសមុប្បាទ: អរិយសច្ចធម៌ ៤) កុំសន្តោសក្នុងកុសលធម៌ ត្រូវសន្តោសក្នុងបច្ច័យ ៤

រេវ្យបរ្យេងដោយ ឧបបាសក នា . សុខា

# បានស្កានឡើងវិញសម្រាប់ជាធម្មទាន ដែលបានអនុញ្ញាតដោយ ឧបាសក នា សុខា

Scan by:

www.5000-years.org

# ព៌និត្យផ្តៀខផ្ទាត់ កែសម្រួល

១- ព្រះមហាសីលប្បញ្ញោ
 ២- ឧបាសក ដាំ កុយ

#### អាឡេតថា

ការបានអ្វី១ក៏មិនចាំបាច់ ដែលលោកនេះមិនមានការអនុគ្រោះ តែងប្រមូលគ្យេរគរសត្វ ទៅរកភាពគ្រាំគ្រាចិត្ត តែការបានឬមិនបាន នៅត្រង់ **សេចក្តីមិនប្រកាន់** សម្រាប់ទិសដៅ ដោយជីវិត ប្រព្រឹត្តទៅគ្រាន់តែ ដើម្បីរស់រងចាំឱកាស ដែលគួរឱ្យសង្វេគតក់ស្លុតភ័យខ្លាចពន់ពេកព្រោះ ជួបនឹងបញ្ហាច្រើនណាស់ ។

ក្នុងការជួយជ្រោមជ្រែងសម្រួលដល់ការស្វែងរកសុខសន្តិភាព គួរ មានការប្រព្រឹត្តព្រហ្មចរិយធម៌ ទើបប្រាកដថា បានរួចខ្លួនពីលោក ដូចដែល ព្រះដ៏មានព្រះភាគទ្រង់ត្រាស់សំដែង នៅក្នុងព្រះគាថាធម្មបទថា: សុខំ យាខ៩រា សីលំ សុខា សន្ធា ចតិដ្ឋិតា សុខោ ចញ្ញាចដិលាះតា បាបានំ នករណំ សុខំ

បានសេចក្តីថា : សីលនាំមកនូវសេចក្តីសុខដល់ចាស់ជរា សទ្ធា ដែលតម្កល់ខ្ចាប់ខ្ចួនល្អហើយ នាំមកនូវសេចក្តីសុខ ការសម្រេចបាននូវបញ្ណា នាំមកនូវសេចក្តីសុខ ការមិនធ្វើនូវអំពើបាបទាំងពួងនាំមកនូវសេចក្តីសុខ ។

ដូច្នេះការតម្កល់ខ្លួនល្អប្រពៃក្នុងព្រះពុទ្ធសាសនា ធ្វើឱ្យមានបញ្ណា សម្លឹងឃើញនូវអ្វី១មិនធ្លាប់ដឹងក៏អាចបានដឹងឡើង ដូចជា ច្បាប់ធម្មជាតិ តាក់តែងវិនិច្ឆ័យសត្វ ទៅតាមកម្មនៃធម្មៈ ក៏ ធម្មះនោះ មានយ៉ាងណា ដែលលើកយកគោលធម៌មកសរសេរជូនជ្រាបនៅក្នុងសេវវភៅនេះ ទុកជា ប្រយោជន៍ និង បូជាដល់គុណព្រះរតនត្រ័យ ព្រមទាំងឧទ្ទិសជូនចំពោះគុណ មាតាបិតា ញាតិមិត្តសាច់សាលោហិតទាំងអស់ និងជូនលោកគ្រូអគ្គបណ្ឌិត ជាទីគោរព ព្រមទាំងពុទ្ឋបរិស័ទគ្រប់គ្នា។

សូមមេត្តាជួយកែសម្រួល ដោយទឹកចិត្តមេត្តា ។

រាជធានីភ្នំពេញ ថ្ងៃ ៦ កើត ខែ អាសាឍ ឆ្នាំ ច អដ្ឋស័ក ព.ស. ២៥៥០

ຊີ້ພະຍຸ ສາ~ຊຳ

សារសម័រី

| ល.រឿង      | លំដាប់នៃមាតិកា                                   | ទំព័រ |  |
|------------|--------------------------------------------------|-------|--|
| 9-         | ធម្មដ្ឋិតិ                                       | 09    |  |
| ច្រ -      | បដិច្ចសមុប្បាទ                                   | 0G    |  |
| ៣-         | សមុដ្ឋានរបស់អរិជ្ជា                              | 0៥    |  |
| <u>ଜ</u> - | សមុដ្ឋានរបស់អាសិវះ                               | 0៩    |  |
| ม<br>1 –   | ចែកបដិច្ចសមុប្បាទធមិក្នុងទុក្ខអរិយសច្ច           |       |  |
|            | និងទុក្ខសមុទយអរិយសច                              | 90    |  |
| <b>ბ</b> - | ពាក្យវដ្ត:នៅក្នុងវចនានុក្រមសម្តេចសង្ឃរាជ ជួន ណាត | 90    |  |
| ៧-         | សេចក្តីអធិប្បាយពីវដ្ត: ៣                         | 99    |  |
| ៨-         | អរិយសច្ច: ៤                                      | ១៨    |  |
| -3         | កោរវិនិច្ឆ័យ                                     | ពា២   |  |
| 90-        | នៅក្នុងទុក្ខអរិយសច្ចៈ                            | ៥៣    |  |
| 99-        | នៅក្នុងទុក្ខសមុទយអរិយសច្ច:                       | ៥៧    |  |
| 90-        | ក្នុងទុក្ខនិរោធគាមិនីបដិបទាអរិយសច្ចុះ            | ៥៨    |  |
| ୭୩-        | តណ្ហានិងកិលេសមានន័យផ្សេងគ្នាយាំងណា               | ៦៥    |  |
| ୭៤-        | ហេតុរបស់អវិជ្ជា                                  | ៧០    |  |
| 9៥-        | អធិប្បាយពង្រីកបំភ្លឺអរិយសច្ចុះ                   | ៧៤    |  |

| 99-          | កិលេសមាន ៩ កង និង ខុបក្កិលេស ១៦  | ปว  |
|--------------|----------------------------------|-----|
| <u> </u> ด๗- | ប្រភេទនៃទុក្ខ                    | ද්ව |
| ១៨-          | ក្កខម្មជ                         | ៩៧  |
| ୭ଝ-          | ឱវាទប្បាតិមោក្ខ                  | ୭୭୩ |
| ២0-          | សតិប្បដ្ឋានវិបស្សនា ( ជំហានទី ៣) | ୭୭୦ |
| ๒๑-          | សំយោគមតិ                         | ୭៤୦ |
| ២២–          | ពាក្យវេចនះ និងព្រះនិព្វាន        | ୭୮ଘ |
| ២៣-          | ការសង្គ្រោះ                      | ୭୯ଝ |

# នេទ្ធខ្លីតិ: មានសេចក្តីយ៉ាងដូចម្តេច ?

**ធម្មដ្ឋិតិ** ឈ្មោះថាភាវះតាំងនៅ ថិតនៅ មានលក្ខគោលពិតប្រាកដ ក្នុងធម្មជាតិតាមធម្មតា ឬធម្មនិយាម គឺ **គ**£ ធម្មជាតិ (ច្បាប់- ធម្មជាតិ) ដែលកំណត់ធម្មតា មិនមានអ្នកសាងអំពើ អ្នកបង្កហេតុ បណ្តាល ឬការ កើតឡើង របស់សាសនាឬសាស្តាណា១ទេ ។ គោលធម្មជាតិនេះ សំដែង បាន:របស់សាស្តា ដល់ការកំណត់ ពុទ្ធធមិ ដោយថា អ្នកបានជួបឬត្រាស់ ដឹងឃើញធម៌នេះហើយ នាំយកមកសំដែងផ្សព្វផ្សាយ ទៅតាមការជាក់ ស្តែងដល់សត្វលោក ឱ្យបានជ្រាបច្បាស់តាមសេចក្តីពិត ។

ពាក្យថា **ឆម្មខ្លឺតិ** កើតចេញពី : **ធម្មស្ស ថិតិ = ធម្មថិតិ** ការតាំងនៅនៃធម៌ **ធម្ម + ថិតិ = ធម្មដ្ឋិតិ** ការតាំនៅនៃធម៌ ។

**ធម្ម:** មានសេចក្តីអធិប្បាយនៅក្នុងស្យេវភៅសរសេរពី ៉សភាវ: ៉ រូចហើយ ឥឡូវនេះ លើកយកបទខ្លះ មកបញ្ជាក់ជូនតាមគោលច្បាប់ ដូចដែលលើកយកសភាវ:មកជម្រាបនោះឯង ជា **ធម្ម:** = ធម្មតាកើតពី ហេតុ និងបច្ច័យដោយសេចក្តីថា ធម៌ទាំងឡាយមានហេតុ ទើបកើតឡើង ដែលបាន បរិយាយសព្វគ្រប់ពីមុននោះ បើពោលឱ្យចំ គឺ សាមញ្លូលក្ខណ: ។ **វិតិ** បានន័យថា ការតាំងនៅវិតថេរ យូរអង្វែងរាប់កប្បជាតិ មិនដឹងខាងដើមពីត្រឹមណា គឺ ចេះតែនៅមានរហូតមិនបាត់ទៅណាឡើយ ។ **ធម្មដ្ឋិតិ** អាចហៅបានថា សាមញ្លូលក្ខណៈ ឬ ត្រៃលក្ខណ៍ធម៌ក៏បាន ព្រោះជាធម៌ប្រចាំវដ្ដៈ ទោះបីមានអ្នកត្រាស់ដឹង ឬមិនមាន ក៏ចេះតែ តាំងនៅជានិច្ចកាល តាមធម្មតា ដែលថាត្រៃលក្ខណ៍ធម៌ធ្វើកិច្ចនាទីរបស់ ខ្លួនជាអនិច្ចលក្ខណៈទុក្ខលក្ខណៈ និងអនត្តលក្ខណៈរៀងរហូត ។ សម្រាប់ត្រៃលក្ខណ៍ មានពុទ្ធវចនៈ សំដែងគោលធម៌ទុកនៅក្នុងរូប របស់ **កដ** ធម្មជាតិ ដូចតទៅ ។ តថាគត (ព្រះពុទ្ធជាម្ចាស់)ទាំងឡាយ នឹងឧប្បត្តិកឡើង ឬមិនមានធាតុ(លក្ខគោល) ក៏ធម្មដ្ឋិតិជាធម្មនិយាម នៅតែ មាន ដោយពោលថា:

១. សង្ខារទាំងឡាយទាំងពួង មិនទៀង
២. សង្ខារទាំងឡាយទាំងពួង ជាទុក្ខ
៣. ធម៌ទាំងឡាយទាំងពួង ជាអនត្តា
តថាគត ត្រាស់ដឹងនូវគោលធម៌នោះហើយ ទើបលើកយកមក
សំដែងប្រាប់ តាមបែបផែនធម្មជាតិបើកចំហ ទេសនាផ្សព្វផ្សាយ ទូទៅ
ធ្វើឱ្យងាយយល់ ដោយទេសនាញាណ ដែលទ្រង់ត្រាស់សំដែងធម៌ ប្រោស
សត្តនិករគ្រប់ស្រទាប់វណ្ណ: មិនថាមនុស្ស ឬទេវតាមារព្រហ្ម ឱ្យតែពួកសត្វ
ទាំងនោះ មានឧបនិស្ស័យគួរព្រះអង្គនិមន្តទៅប្រោស ព្រះអង្គមិនខ្លាច
នឿយហត់ព្រះកាយពល ផ្ទាល់ព្រះអង្គទើញយ។

ធម៌ដែលថិតនៅ តាំងនៅ (ធម្មដ្ឋិតិ) បើពោលដោយសង្ខេបហៅ បានថា សភាវសង្ខារ ប្រែថាលក្ខណៈទូទៅ ឬស្មើគ្នា ដូចរបស់ទាំងពួង ដែលបានកំណត់សម្គាល់ ។

របស់ទាំងឡាយទាំងពួង នឹងពោលថាមាន ត្រូវពោលថាមាននៅ ក្នុងរូបរបស់ក្រសែវដ្តៈ ដែលមានបច្ច័យផ្សេង១ច្រើនរួមផ្សំសម្ពន្ធទាក់ទង គ្នា កើតរលត់មិនឈប់ឈរ ប្រព្រឹត្តទៅមានភាព មិនទៀងទាត់ ទៅតាម ហេតុប្បច្ច័យ រមែងមានការបៀតបៀន ការក្យើបសង្កត់ ធ្វើឱ្យមិន សម្បូណ៍ នៅក្នុងរូបរាងកាយ មិនមែនជារបស់ខ្លួន ។

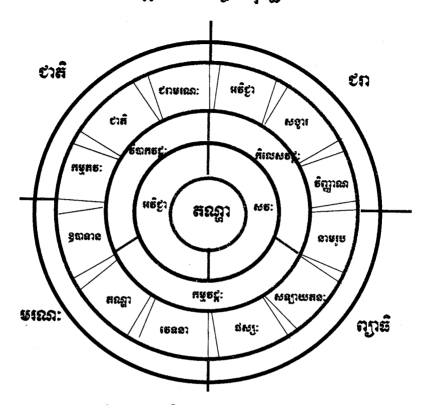
របស់ទាំងឡាយទាំងពួង បើពោលដោយលក្ខណៈ នៃសត្វ បុគ្គល មិនក្រៅអ្វីពី **ខធ្វ៥ : រួច នេននា សញ្ញា សទូរ៖ និ១ ទិញ្ញារនា** (រូបធម៌នាមធម៌) ដែលមានការប្រែប្រួល ផ្លាស់ប្តូរ កើតរលត់ វិលចុះ វិលឡើង អាស្រ័យបច្ច័យបានទៅជា **ភវចក្ក** ហៅថា **បដិច្ចសមុប្បាទធម៌** ដែលមានអង្គ ១២ អទ្ធា ៣ សន្ធិ ៣ សង្ខេប ៤ វដ្ដ: ៣ មូល២ និងដុំ ១។

ដូចម្តេច ហៅថា បដិច្ចសមុប្បាទ ?

នៅក្នុងបរមត្ថជោតិកៈ បដិច្ចសមុប្បាទ្ទីបនី បានបង្ហាញប្រាប់ថាៈ

បដិចូសមុប្បាទៈ ជាធម្មជាតិ កើតឡើងតាមលំដាប់អាស្រ័យបច្ច័យ មិនប្រាសចាកពីបច្ច័យនៃក្រសែខន្ធបញ្ចកៈដែលបញ្ណូតិ ហៅថា រូបរាងកាយ សត្វបុគ្គលទាំងឡាយ បានដល់ ធម៌ជាហេតុ និងផល មានសង្ខារជាដើម រហូតដល់ជរាមរណៈ ។

តទមគ្គ 🏾 ខេត្តិចូសមុម្យាន:



១. ខ្នងកង់៤: ជាតិ. ជរា. ព្យាធិ. មរណ: ។

២. <u>អង្គ ១២</u>: អវិជ្ជា. សង្ខារ. វិញ្ញាណ. នាមរូប. សទ្យាយតនៈ. ជស្សៈ. វេទនា. តណ្ហា.

ឧបាទាន, កម្មភវះ, ជាតិ, ជរាមរណ: ។

៣. <u>វដ្ដ: ៣</u>: កិលេសវដ្ដ:. កម្មវដ្ដ:. វិបាកវដ្ដ: ។

- G. មូល ឬដុំ: អវិជ្ជាសវ: ។
- ៥. ផ្លូវ: តណា្ហា ។

អង្គ ១២ មានហេតុ-ផល ប្រព្រឹត្តទៅតាមលំដាប់ដូចខាងក្រោមនេះ:

|     | •             |         | -             | -    |
|-----|---------------|---------|---------------|------|
| 9-  | អវិជ្ជា       | ជា ហេតុ | សង្ខារ        | ជាផល |
| ๒-  | សង្ខារ        | ជាហេតុ  | វិញ្ញាណ       | ជាផល |
| ៣-  | វិញ្ញាណ       | ជាហេតុ  | នាមរូប        | ជាផល |
| ៤-  | នាមរូប        | ជាហេតុ  | សឡាយតនៈ       | ជាផល |
| ದ – | សឡាយតនៈ       | ជាហេតុ  | ផស្ស:         | ជាផល |
| ე-  | ផស្ស:         | ជាហេតុ  | វេទនា         | ជាផល |
| ๗-  | វេទនា         | ជាហេតុ  | តណ្ហា         | ជាផល |
| ៨-  | តណ្ហា         | ជាហេតុ  | ឧបាទាន        | ជាផល |
| ሮ-  | ខុបាទាន       | ជាហេតុ  | ភវះ គឺកម្មភវៈ | ជាផល |
| 90· | - កម្មភវ:     | ជាហេតុ  | ឧប្បត្តិភវះ   | ជាផល |
| 99  | - ឧប្បត្តិភវ: | ជាហេតុ  | ជរាម រណៈ      | ជាផល |
| ୭២  | - ជរាម រណៈ    | ជាហេតុ  | អវិជ្ជា       | ជាផល |
|     |               |         |               |      |

#### អទ្ធា ឬ កាល ៣

ពាក្យថា **អទ្ធា** ប្រែថា កាល ចែកចេញជា ៣ គឺ : ១- អតីតទ្ធា: មានអង្គធម៌២ : អវិជ្ជា និង សង្ខារ ២- អនាគតទ្ធា : មានអង្គអម៌ ៣ : ជាតិ ជរា មរណៈ ៣- បច្ចុប្បន្នទ្ធា មាន អង្គធម៌ ៨: វិញ្ញាណ នាមរូប សឡាយតនៈ ផស្ស: វេទនា តណ្ហា កម្មភវ: ។ អវិជ្ជា សង្ខារ ជាអតីតកាលនេះ ឈ្មោះថា **នូបចារន័យ** គឺលើកយកឈ្មោះកាលទាំងបី តាំងទុក ក្នុងតួធម៌ រួចហៅ អវិជ្ជា សង្ខារ ថាជាអតីតកាល អនាគតកាល បច្ចុប្បន្នកាល អធិប្បាយថា ធម្មតាចិត្តសន្តានរបស់មនុស្សទាំងឡាយ ក្រៅពីព្រះអរហន្ត រមែងមានមោហ: ប្រចាំ ធ្វើឱ្យបុគ្គលទាំងនោះ មើលមិនឃើញទោស ក្នុងអំពើអកុសល និងវដ្ដទុក្ខ ដល់ការបំពេញកុសល ហៅបានទៀតថា អវិជ្ជា។ ការធ្វើនោះ ជាតួចេតនាកម្ម ហៅថា បុព្វចេតនា ដូចច្នោះ អវិជ្ជានិង សង្ខារទើបជាអតីតកាល ។

ពេលណាមានអវិជ្ជាគ្រប់គ្រង. សង្ខារ ជាអ្នករៀបចំតាក់តែងមនុស្ស ទាំងឡាយ ធ្វើការងារជាកុសលខ្លះ អកុសលខ្លះ ក្នុងរាងកាយនៃចិត្ត កាល បើពោលដោយធម្មាធិដ្ឋានបានដល់ វិញ្ញាណ នាមរូប សឡាយតន: ផស្ស: វេទនា តណ្ហា ឧបាទន កម្មភវ: ទាំង ៨ អង្គនេះ ចាត់ជាបច្ចុប្បន្នកាល ។

ក្រោយពីបំពេញកិច្ចកងការកុសល និងអកុសលរួចហើយ ផលត្រូវ ទៅកើតក្នុងអនាគតកាល មានសុគតិភព និងទុគ្គតិភព ទៅតាមកម្ម ។ នៅពេលបែកឆ្លាយរាងកាយស្លាប់ទៅក៏មានជាតិ ជរា ព្យាធិ មរណៈ ចាត់ជាអនាគតកាល ។

## សន្ធិ ៣

ពាក្យាថា សន្ធិ ប្រែថា តំណ គឺបន្ត រវាងហេតុ និងផល ផលជាមួយ និងហេតុ មាន ៣ គឺ:

១- ក្នុងរវាង សង្ខារ និងវិញ្ញាណ ជាអតីតហេតុ ជាមួយ និង បច្ចុប្បន្នផល តគ្នា ជាសន្ធិមួយ ។

២- ក្នុងរវាង វេទនា និង តណ្ហា ជាបច្ចុប្បន្នផល ជាមួយនិង

និងអនាគតផល ត គ្នាជាសន្ធិមួយ។ សង្ខេប ៤ :

# ៣- ក្នុងរវាង កម្មភវៈ និង ជាតិ ជាបច្ចុប្បន្នហេតុ ជាមួយ

ពាក្យថាសង្ខេប ប្រែថារូបរូម ទុកជាពួក១គឺ :

បច្ចុប្បន្នហេតុ ត គ្នាជាសន្ធិមួយ ។

9- អវិជ្ជា សង្ខារជា : អតីតហេតុ ចាត់ជាពួកមួយ

២- វិញ្ញាណ នាមរូប សឡាយតនៈ ផស្សៈ វេទនា : បច្ចុប្បន្នផល ចាត់ជាពួកមួយ

៣- តណ្ហា ឧបាទាន កម្មភវ ជា : បច្ចុប្បន្នហេតុ ចាត់ជាពួកមួយ

៤- ជាតិ ជរា មរណៈ អនាគតផល ចាត់ជាពួកមួយ

#### វដ្ត: ៣

ពាក្យថា វដ្ត: ជារូបរាងកាយ គឺ ចិត្តចេតសិក ធ្វើកិច្ចវិលជុំវិញ វដ្ត: មាន ៣ គឺ:

១- កិលេសវដ្ត: បានដល់ អវិជ្ជា តណ្ហា ឧបាទាន ២- កម្មវដ្ត: បានដល់ កម្មភវៈ និងសង្ខារ

៣- វិបាកវដ្ដៈ បានដល់ ឧប្បត្តិភវះ វិញ្ញាណ នាមរូប សឡាយតនៈ ផស្ស: វេទនា ជាតិ ជរា មរណៈ ។

ការវិលរបស់ ភវចក្ក: តាមធម្មតា ភវចក្ក:វិលទៅតាម ចលនាពីរ ដំណាក់កាល:

|                                                                | ១– ការវិលក្នុងបុព្វន្តភវិចក្ក                  |        |         |      |     |
|----------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|--------|---------|------|-----|
|                                                                | អវិជ្ជា                                        | ជាហេតុ | សង្ខារ  | ជាផល | 1   |
|                                                                | សង្ខារ                                         | ជាហេតុ | វិញាណ   | ជាផល |     |
|                                                                | វិញាណ                                          | ជាហេតុ | នាមរូប  | ជាផល |     |
|                                                                | នាមរូប                                         | ជាហេតុ | សឡាយតន: | ជាផល |     |
|                                                                | សឡាយតន:                                        | ជាហេតុ | វេស្ស:  | ជាផល |     |
|                                                                | ផស្ស:                                          | ជាហេតុ | វេទនា   | ជាផល |     |
|                                                                | វេទនា                                          | ជាហេតុ | អវិជ្ជា | ជាផល |     |
|                                                                | ពេលណាតណ្លាកើតឡើង អាស្រ័យវេទនាជាហេតុក្នុងពេល ទេ |        |         |      | នោះ |
| អវិជា្ជកំកើតព្រមជាមួយតណ្ហាដែរ ដូច្នោះ ពេលភវចក្កះវិលទៅ ដល់វេទនា |                                                |        |         |      |     |
| ទើបវិលត្រឡប់ចូលមករកអរិជា្ជដូចដើមថ្មីទៀត។                       |                                                |        |         |      |     |
|                                                                |                                                |        |         |      |     |

## ២- ការវិលក្នុងអបរន្តភវចក្ក:

| តណ្ហា    | ជាហេតុ | ខ្មបាទាន | ជាផល |
|----------|--------|----------|------|
| ខ្មបាទាន | ជាហេតុ | កម្មភវ:  | ជាផល |
| កម្មភវ:  | ជាហេតុ | ជាតិ     | ជាផល |
| ជាតិ     | ជាហេតុ | ជរាម រណៈ | ជាផល |

ជំរាមរណ: ជាហេតុ តណ្ហា ជាផល នៅពេលជិតស្លាប់ មានការប្រាថ្នាចង់វិលត្រឡប់មក រកភាពក្រមុំ កំលោះ និងអាយុយឺនយូរ សេចក្តីត្រូវការទាំងនេះ ជាកាមាសវ: បានដល់ តណ្ហាកើតឡើងអាស្រ័យជរា មរណ: ហេតុដូច្នោះ ពេលភវចក្ក វិលទៅ ដល់ជរាមរណ: ទើបវិលទៅរកតណ្ហា ដូចដើមវិញ្ហ។

## សមុដ្ឋានរបស់អវិជ្ជា

ពេលសង្ខារទាំងបី មានអវិជ្ជាជាហេតុ រហូតដល់ជរា មរណៈ សោកៈ បរិទេវៈ ទុក្ខៈ ទោមនស្សៈ ឧបាយាសៈ អាស្រ័យជាតិ ជាហេតុ អវិជ្ជាកើតឡើង ដូចដែលព្រះអនុរុទ្ធាចារ្យ សំដែងថា :

# ຽນສະເໝ:ບຸຍຼາຍ: ບິສູໂສາຂອສົໝູເສາ ສາຮອງສໍ ຮອບຼາສາ ສອ້ຽງ ອ ບອສູສົ

ប្រែថា អវិជ្ជាកើតឡើង ព្រោះអាស្រ័យអាសវៈធមិ ក្នុងសន្តាន របស់សត្វទាំងឡាយ ជាហេតុឱ្យវង្វេង គឺ សោកៈ បរិទេវៈ ទុក្ខៈ ទោមនស្ស ឧបាយាសៈ ។

#### សមុដ្ឋានរបស់អាសវ:

អាសវ: ជាហេតុរបស់ អវិជ្ជា សង្គ្រោះចូលក្នុង តណ្ហា ឧបាទាន កម្មភវ: តាមសមគួរ ដូច្នោះធម៌ដែលជាហេតុឱ្យ តណ្ហា ឧបាទាន កុសល អកុសល កម្មភវ: កើតឡើង រមែងពោលបានថាជាហេតុ របស់អាសវ: ។ ចែក បដិច្ចសមុប្បាទធម៌ ក្នុងទុក្ខអរិយសច្ច និងទុក្ខសមុទយអរិយសច្ខ

- អវិជ្ជា សង្ខារ ចាត់ជា សមុទយ អរិយសច្ចុះ

- វិញ្ញាណ នាមរូប សឡាយតនៈ ផស្សៈ វេទនា ចាត់ជា ទុក្ខអរិយសច្ច។

- តណ្ហា ឧបាទាន កម្មភវៈ ចាត់ជា សមុទយអរិយសច្ចៈ

- ឧប្បត្តិភវ: ជាតិ ជរាមរណៈ ចាត់ជា ទុក្ខអរិយសច្ចៈ

ពាក្យ វដ្ត: ឬ ចក្ក នៅក្នុងវិចនានុក្រមរបស់ សម្តេចសឡូវា៩ ថ្លូន ឧភាគ ជោតញ្ញាណោ បានសរសេរថា:

**វដ្ដ:** (វីត-ដះ) បាលី (វដ្ដ:) សំ (វត្ត) = ដែលវិល. មូលជា វង់មូល។ ន – ការវិលទៅមក ដំណើរវិលកើតវិលស្លាប់។

វដ្ដទុក្ខ = ទុក្ខក្នុងវដ្ដះជាទុក្ខរបស់សត្វដែលវិលកើតវិលស្លាប់។ វដ្ដភ័យ = ភ័យពីការវិលកើតវិលស្លាប់។ វដ្ដមូល = ទីតាំងនៃវដ្ដះ។ វដ្ដលោក = លោកវិលកើតវិលស្លាប់។

វដ្តសង្សារ = ដំណើរអន្ទោលវិលកើតវិលស្លាប់ ។ វដ្តសន្ធិ = តំណវដ្ត: ។ល ។

វដ្ដ: ជាក្រសែខន្ធសន្តានមាន ៣ ហៅថាវដ្ដ ៣ បើពោលឱ្យខ្លីមាន ត្រឹមតែមូល ២ គឺអវិជ្ជានិងតណ្ហា ដែលមានអាសវ:ជាហេតុ។

# សេចក្តីអនិច្បាយពីទន្ត: ៣

## ๑. สิเพธรู:

នៅពេលវដ្តមូល ( អវិជ្ជា និង តណ្ហា) វិលទៅក៏បង្កើត បានជាវដ្ត: ៣ ដែលមានអវិជ្ជា អាស្រ័យដោយអាសវធម៌ដេកត្រាំក្នុងសន្តានរបស់សត្វ ទាំងឡាយធ្វើឱ្យមាន សេចក្តីត្រេកអរនូវអារម្មណ៍ពីខាងក្រៅ បង្កបង្កើតឱ្យ មានកិលេសវដ្ត: ព្រោះឧបាទាន ។

ពាក្យថាកិលេសធម៌ ជាគ្រឿងសៅហ្មងចិត្តធ្វើឱ្យចិត្តត្រេកអររីករាយ ភ្លើតភ្លើនចំពោះសំឡេង ក្លិន រស ផោដ្ឋព្វះ និងធម្មារម្មណ៍ ជាប់ជុំពាក់ទៅ លើរបស់ពីខាងក្រៅតាមទ្វារទាំង ៦ ណាមួយ ។

កិលេសទាំងអស់បើពោលដោយសង្ខេបមាន ១០ បើ ដោយពិស្តារ មាន ១៥០០ ដែលចែកចេញដូចខាងក្រោមនេះ÷

| - ចិត្ត ៨៩ ដូង                                               | រាប់យក      | 09 |  |  |
|--------------------------------------------------------------|-------------|----|--|--|
| - ចេតសិក ៥២                                                  | រាប់យក      | ៥២ |  |  |
| - សភាវរូប ឬ និប្ឆន្នរូប ១៨                                   | រាប់យក      | ១៨ |  |  |
| - ជាតិ ១ ជរា ១ ព្យាធិ ១ មររ                                  | ៣: ១ រាប់យក | 0ር |  |  |
| សរុបទាំងអស់ ត្រូវជា ៧៥ ( ចំណែកខាងក្នុង)                      |             |    |  |  |
| តាមធម្មតា ធម្មជាតិទាំងឡាយជាគូគ្នាមានក្នុងនិងចំណែកខាងក្រៅ     |             |    |  |  |
| ព្រោះថារបស់មួយមិនអាចធ្វើអ្វីឱ្យសម្រេចបានទេនៅក្នុងលោក ព្រោះជា |             |    |  |  |

សភាវិះតាក់តែងឡើងពីហេតុបច្ច័យផ្សេង១ អាស្រ័យសឡាយតនៈគ្រឿង ប្រជុំ ។ ដូច្នេះបើខាងក្នុងមានយ៉ាងណាខាងក្រៅក៍មានដូចគ្នាមិនផ្សេងគ្នា÷ ធម្មជាតិមានក្នុងនិងមានក្រៅ មានឈ្មោះតេហៅតាមរបស់ ដិទឹកភ្លើង ខ្យល់មានទាំងអស់ នាមរូបចន្លោះអាកាសធាតុ ។ ដូច្នោះបានសេចក្តីថា បើសភាវិះ ខាងក្នុងមាន ៧៥ សភាវិះខាងក្រៅ ក៏មាន ៧៥ ដូចគ្នាបានជា ១៥០ រួច យកកិលេស ១០ គឺលោភិះ ទោសៈ មោហៈ ទិដ្ឋិ មានៈ ថីនៈ ខុទ្ធចួះ អហិរិកះ អនោត្តប្បៈ និង វិចិកិច្ឆា មកគុណបញ្ចូលបានជាកិលេស ១៥០០ ។

កិលេសទាំងអស់នេះ ប្រដុំចុះនៅក្នុងខន្ធសន្តាន ដេកត្រាំ កើតកូន កើតចៅតវង្សត្រកូលនៃក្រសែវដ្ត: សន្សំទុកខ្លួនឯងយ៉ាងយូរមកហើយ មិនងាយនឹងកម្នាត់កម្នាយឱ្យស្ងប់រំងាប់ ដូចយើងលាងដៃដែលប្រឡាក់ ដោយយគ្រឿងស្មោកគ្រោក គ្រាន់តែថា ធ្វើយ៉ាងណាគិតគូរ កុំឱ្យភន្ត័ប្រែ ខ្លាំងពេក ព្រោះកិលេសជាគ្រឿងស្មោកគ្រោកប្រៀបដូចលាមក ដែលព្រះ តថាគតទ្រង់សំដែង ។ ដោយកិលេសមានហេតុ គឺលោភហេតុ ទោសហេតុ មោហហេតុ នាំឱ្យមានសេចក្តីត្រេកអរ ពេញចិត្ត ឬ មិនពេញចិត្ត ញាប់ញូរ័ តក់ស្លុតព្រួយបារម្ភទោមនស្ស ចង្អៀតចង្អល់ចិត្ត ប្រាថ្នាអ្វី១ទៅរកអារម្មណ៍ តាមទ្វាប្រាំមួយណាមួយ ហៅថា តណ្ហា បង្កើតជាអភិសង្ខារ តាក់តែង ភពជាតិ ដែលចេះតែស្រេកឃ្លាន និង ខឹងក្រោធមិនស្ងប់ស្ងាត់ក្នុងដំណើរ

ផ្លូវជីវិតកន្តារៈគ្មានទីបំផុត ។ តណ្ហាកើតព្រោះអវិជ្ជា ជាបច្ច័យ ( ប្ញសគល់នៃវដ្ត: ) ហើយក៏ប្រកាន់យករបស់អ្វី១ មកធ្វើជារបស់ខ្លួន មានខបាទានក្ខន្ធ ជាដើម។ នៅក្នុងបរមត្ថជោតិក: តណ្ហា មាន:

វចនត្ថថា :

## ទត្តភាមំ មរិតស្សតិ៍តិ ≈ តណ្ណា

បានសេចក្តីថា : ធម្មជាតិណា រមែងជាប់ចិត្តក្នុងវត្ថុកាម ដូចច្នេះ : ធម្មជាតិនោះឈ្មោះថា តណ្ហា ។

ម្យ៉ាងទេវតថា:

ទត្តុភាម័ តស្សន្តិ មរិតស្សន្តិ សត្តា ឯតាយានិ « តណ្ណា សេចក្តីថា : សត្វទាំងឡាយ រមែងត្រេកអរជាប់ចិត្ត ក្នុងវត្ថុកាម ដោយធម្មជាតិនោះឈ្មោះថា តណ្ហាបានដល់ លោកចេតសិក ក្នុងលោភមូល ចិត្ត ៨ ដួង ។

តណ្ហាបើរាប់ដោយសង្ខេបមានត្រឹមតែ ៣ គឺ :

កាមតណ្ហ ភវតណ្ហ និងវិភវតណ្ហ កាមតណ្ហ : សេចក្តីប្រាថ្នាក្នុងកាមគុណ ឬសេចក្តីស្រេកឃ្លាន

ពាក្យថាកាម : ព្រោះអត្ថថា ស្រឡាញ់ត្រេកអរ ចំណង់ សេចក្តី ប្រាថ្នា ទ្រព្យសម្បត្តិ និងកិលេស ដែលសត្វតែងត្រូវការ កើតពីវិតក្ក: ៣ គឺ ការត្រិះរិះហ្នឹងឯង . កាមតណ្ហាសំដៅដល់កិលេសកាម និង វត្ថុកាម ។ កិលេសកាម : បានដល់ ឆន្ទរាគ: គឺលោភចេតសិក សេចក្តីត្រេកអរ រីករាយទៅរកអារម្មណ៍ដូចជា កាមគុណ ឬ កាមទុក្ខជាដើម។

វត្ថុកាម បានដល់ វត្ថុជាទីតាំងនៃកិលេសកាម ជារបស់ខាងក្រៅជាប់ ប្រឡាក់ដោយគ្រឿងស្នោកគ្រោក ជាពួកធម៌ មាន អាសវៈ ហៅថា អាសវា ធម្មា៖ជាសភាវធម៌ មានសភាពហូរទៅរក អារម្មណ៍ តាមទ្វារ ប្រាំមួយណាមួយ ពោលដោយភូមិមាន ៣ (តេមិកភូមិ) ពោលដោយធម៌ ដល់គោត្រភូ ឬមានសភាពដូចសុរាផ្ទាប់ទុកយូរ។ បើពោលដោយសង្ខេប គឺទ្រព្យសម្បត្តិនេះឯង។

**ភវិពណ្ណា:** ការប្រកាន់របស់អ្វី ថាមានខ្លួនជាប់នៅក្នុងភពដូច សស្សតទិដ្ឋិនេះឯង។

**វិភវតណ្ណា:** ក៏តូតណ្ហាដូចគ្នា ដោយមិនប្រាថ្នាចង់បានរបស់អ្វីមួយ ក្នុងភពដូចឧច្ឆេទទិដ្ឋិ ។

**ពណ្ណា** បើពោលដោយពិស្តារមាន ១០៨ គឺ : កាមតណ្ហា មាន ៣៦ = ៦ x កាល ៣ = ១៨ + ១៨ ភវតណ្ហា មាន ៣៦ = ៦ x កាល ៣ = ១៨ + ១៨ វិភវតណ្ហា មាន ៣៦ = ៦ x កាល ៣ = ១៨ + ១៨

#### ບ\_ ສູຮອຊ:

សំដៅយកសកម្មភាពរបស់ចេតនា ដើរតូជា អភិសង្ខារ មាន បុញ្ញាភិសង្ខារ អបុញ្ញាភិសង្ខារ និង អនេញាភិសង្ខារ ជាអ្នកចាត់ចែងធ្វើ រាល់ការងារទាំងឡាយ នៅក្នុងវដ្ត: ដើម្បីឱ្យចក្កនេះ វិលមិនឈប់ កើតហើយ វិនាសទៅវិញ ម្តងជួបនឹងសុខ ម្តងជួបនិងទុក្ខ ធ្វើវិបាករបស់កម្មទៅតាម ឧបនិស្ស័យធ្លាប់សន្សំទុក មាន ២៩ ដួង ។

ពេលណាមានវិថិចិត្ត វិញ្ញាណចាប់យកអារម្មណ៍ រួចបានជា កម្មបច្ច័យក្នុងចិត្តសន្តាន សន្សំទុកក្នុង ជវន ៧ ខណ: សម្រាប់បន្តភពជាតិ កសាងនូវសេចក្តីទុក្ខជារេវ្យងតទៅមាន ជាតិ ជរា ព្យាធិ មរណ: ជាដើម ។

### **ຕ** ອົືົ້ໝສອຊ:

ជាផលរបស់អភិសង្ខារមាន វិញ្ញាណ នាមរូប សឡាយតនៈ ផស្សៈ វេទនា ជាតិ ជរា ព្យាធិ មរណៈ ដែលជាវិបាក នៃទុក្ខហៅថា ទុក្ខវដ្ដៈ ដែលព្រះសម្ពទ្ធទ្រង់ត្រាស់សំដែងនៅព្រៃ **ឥសិបតនមិតទាយវ័ន** សព្វថ្ងៃ ហៅ សារ៉ាណាត ប្រោសបញ្ចវគ្គីភិក្ខុ ដែលជា ការសំដែងនូវបឋមទេសនា ប្រកាស **ធម្មចក្ក** បើកទំពរ័ **ធម្មដ្ឋិតិ** ឱ្យឃើញការពិតជាក់ច្បាស់នូវសច្ចធម៌ ដែលថាពិតជាក់ច្បាស់មែន ដោយអំណាចការសន្សំបារមីរបស់ ព្រះអង្គ ដើម្បីបានត្រាស់ដឹងនូវ **អនុត្តរសម្មាសម្ពោធិញាណ** ក្រោមម្លប់ដើម សិរីមហាពោធិព្រឹក្ស ជាដំណើរជីវិត ព្រះអង្គចុងក្រោយយ៉ាងប្រសើរលើលោក ទាំងពូង មានលោកមនុស្ស លោកទេវតា មារ ព្រហ្ម ក្នុងគោលបំណង

ជួយស្រោចស្រង់សត្វលោកឱ្យរួចផុតពីវដ្ដទុក្ខ ដែលខុសពីពាក្យពោលថា ព្រះសម្មាសម្ពុទ្ធ ជា អត្តទត្ថបុគ្គល គិតតែពីប្រយោជន៍ម្នាក់ឯង ពុំគិត ប្រយោជន៍អ្នកដទៃ ទោះបី បុត្រ ភរិយា លំបាកលំបិនយ៉ាងណាក៏ដោយ ។ ការពិត ពុទ្ធមាមកជនទាំងឡាយ កាលបើបានសិក្សា រេវ៉ុនសូត្រជ្រៅជ្រះ ល្អិតល្អន់ទៅ ទើបឃើញគុណ របស់ព្រះអង្គកាន់តែជ្រៅឡើងៗ នាំឱ្យមាន សទ្ធាមុតមាំខ្លាំងក្លា ដែលថា ជាការកម្រយាំងក្រៃលែង ក្នុងការបានជួប នឹងព្រះសម្មាសម្ពុទ្ធ ត្រាស់ដឹងធម៌ ។ ជាក់ស្ដែង ក្រោយពីព្រះអង្គបាន ត្រាស់ដឹង នាថ្ងៃ ១៥ កើត ខែ ពិសាខ បន្ទាប់មកស្ដេចយាងទៅ ប្រោស មនុស្ស សត្វ ទេវតា ឯលទ្ធផលបានសម្រេចមគ្គផលច្រើនណាស់ ។ ពេលព្រះអង្គបានត្រាស់ដឹង ផែនដឹកក្រើកញាប់ញ័រ៍ មិនអាចទ្រាំបាន ផ្អើល អស់ពពួកទេវតា មារ ព្រហ្ម គ្រប់ទិសទីចុះមកជួយអបអរសាទរ យ៉ាងក្រៃលែង ពេលប្រសូត្រក៏ញាប់ញ័រដែនដីដូចគ្នា ពេលសំដែង **ធម្មចក្កប្បវត្តនសូត្រ** ដែលជាថ្ងៃចាប់ផ្តើមបដិសន្ធិព្រះសង្ឃ ហៅថា អាសាឡបូជា នាថ្ងៃ ១៥ កើត ខែ អាសាឍ ថ្ងៃសំដែងចតុរង្គសន្និបាត ថ្ងៃដាក់ជន្នាយុសង្ខារ និងថ្ងៃបរិនិព្វាន មានការអស្ចារ្យ លុះព្រះសម្មាសម្ពុទ្ធ បរិនិញនកន្លងទៅបាន ៥០០០ វិស្សា ជាថ្ងៃដែលបរិនិព្វាន ក៏ផ្អើលដល់ ទេវតាទៀតដែរ គឹជាថ្ងៃដែល ផុតរលត់អស់ព្រះពុទ្ធសាសនា ទេវតាក្នុង សែនកោដិចក្រវាឡ មកប្រជុំគ្នា ធ្វើសក្ការ:បូជាដ៏អស្ចារ្យក្រៃលែង ។

ចំពោះឥឡូវនេះ នៅមានព្រះធម៌ ដែលយើងទាំងអស់គ្នាកំពុងសិក្សា ក៍ដូចបានទាន់ព្រះសម្មាសម្ពុទ្ធដែរ **យោ ឆម្មំ បស្សតិ សោ មំ មសុនុតិ** បានសេចក្តីថា : អ្នកណាឃើញព្រះធម៌ ដូចឃើញកថាគត គ្រាន់តែសាវីកទាំងអស់មិនមានព្រះអារហន្ត នៅមាន តែព្រះសោតាបន្ទ បុគ្គល ព្រះសកទាតាមី និង ព្រះអនាគាមី ប៉ុណ្ណោះ ។ យើងនាំគ្នាប្រតិបត្តិ តាមឱវាទានុសាសនី ដើម្បីឆ្លងផុតពីទុក្ខវដ្តះដូចដែលព្រះអង្គប្រោស បញ្ចូវគ្គីភិក្ខុ មានព្រះអញ្ញាកោណ្ឌញ្ណៈ សម្រេចសោតាបត្តិផលមុនគេបង្អស់ ជាកាយសក្លិ៍ដែលជារត្តញ្ហបុគ្គល. ពួកទេវតា និង ព្រហ្វបានសម្រេច មត្តផលជាង ១៦ កោដិ ចំណែក ព្រះនាងពិម្តាយសោធរា និង ព្រះរាហុល បានសម្រេចមគ្គផលដូចគេផងដែរ នេះជាការសំដែងពីភាពអស្ចារ្យរបស់ ព្រះសម្មាសម្ពុទ្ធ ក្នុងការកសាងបារមី ៤ អសង្ខេយ្យ និង ១ សែនកប្ប ចាប់ពីបានជួប នឹងទទួលការព្យាករណ៍ពីព្រះសម្មាសម្ពុទ្ធទីបង្ករ ។ ការ បានត្រាស់ដឹងនូវអរិយសច្ចធម៌ ជាឈ្មោះនៃទុក្ខប្រចាំរូបរាងកាយគ្រប់គ្នា ដែលម្នាក់១មិនដែលដឹងថា មានទុក្ខនោះផង គ្រាន់តែបានដឹងនូវទុក្ខ ខាងក្រៅ ដូចជា បដិច្ឆន្ទទុក្ខ អបដិច្ឆន្ទទុក្ខបន្តិចបន្តួច ។ ចំពោះ សច្ចូធម៌ មិនទាន់បានដឹងឱ្យជ្រៅជ្រះ ដូចដែលព្រះដ៏មានព្រះភាគទ្រង់សំដែង គ្រាន់ តែបានដឹង បានពុខ្លះ១ តាមការសំដែងធម្មទេសនាពី ធម្មថិក ក៏នៅមិន ទាន់យល់ដឹងច្បាស់លាស់ ទៅតាមសភាវពិត ។

# શ્લાજી છે. ઉ

នៅក្នុង សម្មោហវិនោទនី អដ្ឋកថាសច្ខវិភង្គ (សុតន្តភាជនិយ) មានសំដែងពី អរិយសចូ: ៤ ដែលមានអធិប្បាយពិស្តារដូចខាងក្រោមនេះ ÷

## ១- ទុក្ខអរិយសច្ច:

- ២- ទុក្ខសមុទយអរិយសច្ច:
- ៣- ទុក្ខនិរោធអរិយសច្ច:

# ៤- ទុក្ខនិរោធតាមិនីបដិបទាអរិយសច្ច:

ព្រោះតែ **ភវចក្ក** ដែលមានមូល ២ ( អវិជ្ជា តណ្ហា) បង្កឱ្យមានទុក្ខ ក្នុងសង្សារវដ្ដះ ហៅថា **ទុក្ខសច្ចះ** ឬ **ទុក្ខអរិយសច្ច**: ដែលព្រះអរិយ: ទាំងឡាយ មានព្រះដ៏មានព្រះភាគត្រាស់ដឹងក៏មិនមែនជាការងាយ១ ដែលអ្នកណារកឃើញក្រៅពី ព្រះពុទ្ធទ្រង់ជ្រាបច្បាស់ ដោយព្រះ សព្វញ្ញុតញ្ញាណពិត១។

ហេតុដូចម្តេចបានជាទុក្ខឈ្មោះថា **សច្ចុះ** (ការពិត) ព្រោះទុក្ខនេះ កម្រមានអ្នកដឹង ដោយភាពល្ងិតល្ងង់ សម្គាល់ថា អ្វីឱ្យតែចិត្តរីករាយ មួយភ្លែតក៏សំគាល់ថាជាសុខ ប៉ុន្តែតាមពិត ជាទុក្ខ បានឈ្មោះថា **ទុក្ខអរិយសច្ចុះ** ព្រោះភាពពិតមិនក្លែងបន្លំ បោកប្រាស់ យល់ថាសុខ នៅក្នុងទុក្ខ ជាធម្មជាតិ **បរមត្ថ អនត្តា**។ ក្នុងអរិយសច្ចធម៌ ដែលព្រះអង្គលើកយកមកសំដែង មាន ៤ ដូច ដែលបានសរសេររួចមកហើយ ដោយថា នៅក្នុងសាសនា ព្រះសម្មាសម្ពុទ្ធ ព្រះអង្គទ្រង់សម្តែងតែពីទុក្ខ និង ការរំលត់ទុក្ខ ដែលតួសភាវះមានការ កើតឡើង តាំងនៅ បិតនៅ ក៏វិនាសទៅវិញជាធម្មតា ។

អ្វីទៅហៅថា **ទុក្ខ** ?

ទុក្ខ មាន**លក្ខណាទិចតុក:** ថា :

**កាយបិឡនលក្ខណំ :** មានការបៀតបៀនរាងកាយជា លក្ខណ: ។ ទុប្បញ្ហានំ ទោមនស្សករណំ រសំ : ជាហេតុឱ្យកើត សេចត្តីក្រោធ ការខូចចិត្ត វិលវល់ចិត្ត កើតឡើងដល់ អ្នកមាន បញ្ញាតិច ជាកិច្ច ។ កាយិកពាធបច្ចុប្បដ្ឋានំ : មានការឈឺចាប់ផ្លូវកាយ ជា អាការប្រាកដ ។ កាយបសាទបទដ្ឋានំ : មានកាយ បសាទ ជាហេតុជិត ។

សេចក្តីទុក្ខផ្លូវកាយ ជា សេចក្តីទុក្ខពិសេស ព្រោះ ប្បេតប្បេនរាង កាយហើយ ប្បេតប្បេនផ្លូវចិត្តទេ្យត គឺ ពេល រាងកាយ មិនសប្បាយចិត្ត ធ្វើឱ្យកើតការខូចចិត្ត វិលវល់ចិត្ត ដូច្នេះ ទើបព្រះពុទ្ធឃោសាចារ្យ សម្តែងទុក្ខក្នុង **សច្ចវិភង្គ** និង**វិសុទ្ធិមត្ត** ។

**ទុក្ខ:** ចែកជា ២ បទ :

បទទី១ : **ទុ** ប្រែថាស្អប់ខ្ពើម ដូចជាថា **ទុបុព្តោ** បុត្រគួរសួប់ ។

បទទី២ : ខំ ប្រែថា ទទេ។ ទុក្ខំនេះ ប្រែថា ទទេ ព្រោះតែរបស់ ដែលគួរស្អប់ខ្ពើម មិនចង់ជួប មិនចង់ឃើញ ជារបស់មិនជាទីចូលចិត្ត ដល់អ្នកមានបញ្ណា ម្ល៉ោះហើយត្រូវប្រឹងសិក្សារៀនសូត្រ បដិបត្តិ យ៉ាងណា ឱ្យចេញផុតពីទុក្ខទាំង ១២ កង គឺ :

ជាតិទុក្ខ ជរាទុក្ខ ព្យាធិទុក្ខ មរណទុក្ខ សោកទុក្ខ បរិទេវទុក្ខ ទុក្ខទុក្ខ ទោមនស្សទុក្ខ ឧបាយាសទុក្ខ អប្បិយេហិសម្បយោតទុក្ខ បិយេហិវិប្បយោតទុក្ខ យម្បិច្ចំនលភតិតម្បិទុក្ខ សង្ខិត្តេន បញ្ចុប្បទានក្ខទ្ធាទុក្ខា ។ ១–ជាតិទុក្ខ: ការកើត ការកើតព្រម ការកើតចំពោះ ការប្រាកដនៃខ្លួន ការបានចំពោះ អាយតន: ក្នុងពួកសត្វទាំងនោះ ។

នៅក្នុង **វិសុទ្ធិមត្ត** មានសំនូរ-ចម្លើយ:

ហេតុអ្វី **ជាតិ** ជាទុក្ខ តើមានប្រការយ៉ាងណា?

ឆ្លើយថា ព្រោះជាវត្ថុ (ជាទ្រនាប់ ឬទីពាំង) របស់ទុក្ខទាំងឡាយ មានច្រើនអនេក ដូចជា **ទុក្ខទុក្ខ វិបរិណាមទុក្ខ សង្ខារទុក្ខ បដិច្ឆន្នទុក្ខ** អប្បដិច្ឆន្នទុក្ខ បរិយាយទុក្ខ និប្បរិយាយទុក្ខ។ ក្នុងទុក្ខទាំងនោះ ទុក្ខវេទនាខាងផ្លូវកាយ និងផ្លូវចិត្ត ហៅថាទុក្ខ ព្រោះជា ទុក្ខដោយ សភាវៈ។ សុខវេទនា ហៅថា និប្បរិយាយទុក្ខ ព្រោះហេតុកើតទុក្ខ ដោយការប្រែប្រួល ឧបក្ខាវេទនា និងសង្ខារទាំងឡាយ ដែលប្រព្រឹត្ត នៅក្នុងភូមិ ៣ ហៅថា **សង្ហារទុក្ខ** ព្រោះមានការកើតឡើង ត្រូវវិនាស ទៅវិញ។ ការឈឺចុកចាប់តាមផ្លូវកាយនិងផ្លូវចិត្ត ដូចជា ថ្លង់ ឈឺធ្មេញ និង ការក្តៅរោលរាល កើតពីរាគះ សេចក្តីក្តៅក្រហាយ កើតពីទោស: ហៅថា បដិច្ឆន្នទុក្ខ លុះណាមានការសូរទើបដឹង និង ព្រោះធ្វើមិនប្រាកដ។ **អប្បដិច្ឆន្ទទុក្ខ** មិនសួរក៏ដឹង និង មានការធ្វើប្រាកដ វៀរទុក្ខទុក្ខចេញ ទុក្ខដែលនៅសល់ មានជាតិជាដើម (ក្នុងសច្ច:វិភង្គ) ទាំងអស់នេះហៅថា **បរិយាយទុក្ខ** ព្រោះជាវត្ថុនៃទុក្ខ ចំណែក ទុក្ខទុក្ខ ហៅថា **និប្បរិយាយទុក**។

២– **ជរាទុក្ខ** ភាពគ្រាំគ្រា ភាវះគ្រាំគ្រា ធ្មេញបាក់ សក់ស្កូវ ស្បែកជ្រីវជ្រួញ អាយុថយចុះ ភាពទ្រុឌទ្រោមនៃឥន្ទ្រីយ ក្នុងពួកសត្វ នោះៗ។

ក្នុង **វិសុទ្ធិមត្ត** ជរាមាន ២ យ៉ាងគឺ

- បាកដជរា : ជរាក្នុងរូបធម៌ មានការចាស់នៃខន្ធ ដូចជា អរីចិជរា
 (ជរាមានស្នាម) ។

- បដិច្ឆន្នជរា : ជរាក្នុងអរូបធម៌ ដូចជា សវិចិជរា (ជរាមិន មានស្នាម) ។

ជរានោះមានការចាស់នៃខន្ធ ជាលក្ខណៈ មានការនាំចូលទៅរក សេចក្តីស្លាប់ជារស មានការវិនាសវ័យក្មេង ជាបច្ចុប្បដ្ឋាន។ ឈ្មោះថាទុក្ខ

ព្រោះសង្ខារទុក្ខ និងជាទីតាំងនៃទុក្ខផង តាមពិតទុក្ខដែលប្រព្រឹត្តទៅតាម ផ្លូវកាយ និងផ្លូវចិត្ត មានបច្ច័យច្រើនអនេក ដូចជាការកម្រើកអវយវៈតូចផំ ភាពពិការនៃឥន្ទ្រិយ មានរូបរាងពិការ ភាពវ័យក្មេង ភ្លេចសតិ (ការចាំ) និងមតិ (ការគិតអាន) ឃ្លាតទៅ និងការមើលមិនសូវច្បាស់ជាដើម កើតឡើង មានជរា ជាទីតាំងនៃទុក្ខនោះ ព្រោះហេតុនោះ អ្នកប្រាជូទើប ពោលព្រះគាថា ទុកថា:

អង្គានំ សិថិលីភាវា។បេ។ យស្មា ឥស្មា ជរា ទុក្ខា មច្ច: (សត្វ នឹងត្រូវស្លាប់) បានទទួលទុក្ខផ្លូវកាយ និងផ្លូវចិត្តយ៉ាងណា ព្រោះភាព ត្រដេបត្រដាបទៅនៃ អង្គាពយព: ព្រោះភាពពិការ នៃឥន្ទ្រិយ ទាំងឡាយ ដោយការវិនាសវ័យក្មេង ការអន់ថយកម្នាំង ព្រោះភ្លេចសតិ. កូនប្រពន្ធខ្លួនឯង ពីងពាក់មិនបាន និងដល់នូវការនឿយព្រួយក្រៃលែង ព្រោះហេតុនៃទុក្ខ មានជរា ជាហេតដូច្នេះ ជរា ទើបជាទុក្ខ ។

៣- មរណទុក្ខ ដែលកម្រើកឃ្លាត ការបាត់ទៅ ឬម្រឹត្យូវ ការស្លាប់ ការធ្វើកាល: ការបែកធ្លាយនៃខន្ធ ការតម្កល់សាកសពទុក ការអស់ ជីវិតិន្ទ្រិយចាកពួកសត្វ។

ក្នុង វិសុទ្ធិមគ្គ: មរណ: មាន ២ យ៉ាងគឺ :

សង្កតលក្ខណ: បានដល់ ខណ៌កមរណ: ការអស់ទៅនៃសង្ខារ
 ដែលលោកពោលថា ជំរាមរណ: ។

 ការរលត់ជីវិតិន្ទ្រិយពីអត្តភាពក្នុងភពមួយដែល ព្រះដ៏មានព្រះ ភាគត្រាស់ ទុកថា ការខ្លាចស្លាប់។ មរណៈ គឺការ អស់ជីវិតិន្ទ្រិយ សូម្បីពាក្យថា ជាតិបច្ចយាមរណៈ (សេចក្តីស្លាប់ ព្រោះការកើតជាបច្ច័យ)
 ឧបក្កមរណៈ (សេចក្តីស្លាប់ព្រោះមានការធ្វើ) សរសមរណៈ (សេចក្តីស្លាប់
 ដោយសភាព គឺស្លាប់ឯង) អាយុខយមរណៈ (ការស្លាប់ព្រោះអស់អាយុ)
 បុញ្ណុក្ខយមរណៈ (ការស្លាប់ព្រោះអស់បុណ្យ) ទាំងនេះក៏ជាឈ្មោះនៃ
 សេចក្តីស្លាប់ ព្រោះបាត់បង់នូវជីវិតិន្ទ្រិយ។ នៅមាន មរណៈ ពា យ៉ាងទេត្តត គឺ:

- ខណិកមរណ: ការស្លាប់របស់ ខណចិត្ត (រូបធម៌នាម ធម៌)

- សម្មតិមរណ: ការបែកធ្លាយទៅនៃ បញ្ហាក្ខន្ធ មាន ២ គឺ កាលមរណ: និង អកាលមរណ: ។

- **សមុច្ឆេទមរណះ** ការស្លាប់របស់ព្រះអរហន្ត។

មរណៈមានចុតិ (ការឃ្លាតចាកបច្ចុប្បន្នភព) ជាលក្ខណៈ មាន វិយោគ (ការប្រាសទៅចាកសត្វ និងសង្ខារ) ជារស មានគតិវិបវាស (ការភ្លាត់ចាកគតិ) ជាបច្ចុប្បដ្ឋាន ចំណែកដែលថា (មរណៈ) ជាទុក្ខគប្បិ ជ្រាបថា ដោយសេចក្តីជាទីតាំងនៃទុក្ខ ហេតុនោះលោកអ្នកប្រាជ្ញ ទើបពោលគាថាប្រពន្ធទុកថា:

**បាបស្ស បាបកម្មាទិ ។ បេ។ ទុក្ខមិច្នេវភាសិតំ** បានសេចក្តីថា:

24

ទុក្ខផ្លូវចិត្តណា មិនប្លែកដល់អ្នកជិតនឹងស្លាប់ ឃើញនិមិត្ត មានកម្ម និមិត្ត មានបាបជាដើម សូម្បីមនុស្សធម្មតា ទ្រាំអត់ធន់នឹងការបាត់បង់នូវ របស់ជាទីស្រឡាញ់ មិនឱ្យញាប់ញូរ័ដូចម្តេចបាន។ មួយទៀត ទុក្ខផ្លូវ កាយណាដែលអត់ទ្រាំមិនញាប់ញូរ័ឆ្លើយប្រាប់មិនបាន ក៏ព្រោះហេតុតែ មរណៈជាទីតាំងនៃទុក្ខ។ ដូចពោលមកទាំងអស់នេះ ព្រះដ៏មានព្រះភាគ ទើបត្រាស់ថា ជាទុក្ខពិត។

**៤- សោកទុក្ខ** អង្គធម៌ បានដល់ទោមនស្សវេទនា

ការយំសោកសៅ មានសភាពស្ងួតសោះកក្រោះ ទាំងខាងក្នុង និង ខាងក្រៅខ្លួន ការក្រៀមចិត្ត ទោមនស្ស ប្រៀបដូចព្រួញ គឺសេចក្តី សោកគ្របសង្កត់ ដល់អ្នកត្រូវ វិនាសញាតិ វិនាសភោគទ្រព្យ វិនាសសីល វិនាសសម្នាទិដ្ឋិណាមួយ ហៅថា សោកទុក្ខ ។

ក្នុង **វិសុទ្ធិមគ្គ : បកិណ្ណទុក្ខ** មានសេចក្តីសោកជាដើម សេចក្តីក្តៅ ក្រហាយចិត្ត នៃបុគ្គល អ្នកមានទុក្ខព្រោះវិនាសញាតិជាដើម ឈ្មោះថា សោក ។ សេចក្តីសោកនេះ មានប្រចាំនៅក្នុងខ្លួន មានការគ្របបិទ ចំណែក ខាងក្នុង ជាលក្ខណ: មានការក្រៀមចិត្តជារស មានការកើតទុក្ខធ្វើមុខ ក្រៀម ជាបច្ចុប្បដ្ឋាន។ ដែលថាសេចក្តីសោកជាទុក្ខ ព្រោះជា ទុក្ខទុក្ខ (ជាតូទុក្ខ) និងព្រោះជាទីតាំងនៃទុក្ខ ដោយហេតុនោះទើប អ្នកប្រាជ្ញ ពោលគាថា ប្រពន្ធទុក្ខថា **សត្តានំ ហទយំ សោកោ**។បេ។ **តស្មា ទក្ខោតិ វុច្ចតិ** ។ សេចក្តីសោក រមែងអន្ទះអន្ទែងផ្លូវចិត្តដូចព្រួញពិសដោតជាប់ដុត រោលដួងចិត្ត ក្តៅក្រហាយដោយរាគះដូចភ្លើងឆេះ(ចូលទៅ) និងនាំ វិវិធទុក្ខផ្សេង១ ដោយការឈឺចាប់រហូតដល់ចាស់ស្លាប់ផង ព្រោះហេតុនោះ ទើបព្រះដ៏មានព្រះភាគទ្រង់ត្រាស់ថា ជាទុក្ខ ។

៥- **បរិទេវទុក្ខ** អង្គធម៌ បានដល់ សទ្ទរូប:

ការស្រែកយំ ការយំរៀបរាប់ កិរិយា ស្រែកយំ ការទូញរៀបរាប់ ការយំត្អូញត្អែរ យំរំងាស់រវើរវាយ យំរៀបរាប់ពិពណ៌នារបស់អ្នក ដែលត្រូវព្រួញដូចជាការវិនាសញាតិ វិនាសទ្រព្យ វិនាសដោយរោគ វិនាស សីល វិនាសសម្នាទិដ្ឋិក្នុងវិនាសណាមួយនេះហៅថា បរិទេវទុក្ខ ។

ក្នុង **វិសុទ្ធិមត្ត:** ការយំសោកស្រណោះដល់បុគ្គលអ្នកត្រូវ វិនាស ញាតិជាដើម ។ បរិទេវ:មានការយំត្អូញត្អែរជាលក្ខណ: មានការ យំរៀបរាប់ប្រាប់នូវសេចក្តីល្អនិងអាក្រក់ជារស មានការយំននៀលជា បច្ចុប្បដ្ឋាន ព្រោះជាសង្ខារទុក្ខទើបអ្នកប្រាជ្ញពោលគាថាទុកថា:

យំ សោកស្សវិហាតោ បរិទេវមានោ ។បេ។ ទុក្ខោតិ តេន ភគវា បរិទេវមាហ : បុគ្គល ត្រូវព្រួញសោកប្រហារហើយ ញុំាងឱ្យមានការយំ សោក រមែងបានទទួលទុក្ខធ្ងន់យ៉ាងក្រៃលែង ដែលជាទុក្ខកើតពីមាត់ និងពិតានព្រោះហេតុនោះព្រះដ៏មានព្រះភាគ ទើបត្រាស់បរិទេវថាជាទុក្ខ។

៦- **ទុក្ខ ទុក្ខ** អង្គធម៌ទុក្ខវេទនាតាមផ្លូវកាយ:

ការមិនសប្បាយចិត្ត ទុក្ខផ្លូវកាយ ការសោយអារម្មណ៍មិនសប្បាយ ជាទុក្ខ ដែលកើតពីកាយសម្ផស្សមាន ៣ គឹសុខវេទនា ទុក្ខវេទនា និងអទុក្ខមសុខវេទនា ។

ក្នុង **វិសុទ្ធិមត្ត:** សេចក្តីទុក្ខដែលប្រព្រឹត្តក្នុងកាយ ទុក្ខនោះមាន ការកៀបសង្កត់ផ្លូវកាយជា លក្ខណ: មានទោមនស្សដល់បុគ្គលមានបញ្ណា ខ្សោយ ជារស មានការឈឺចាប់ផ្លូវកាយជា បច្ចុប្បន្នដ្ឋាន ។ ចំណែកដែលថា ទុក្ខ ជាទុក្ខគប្បីជ្រាបថា ជាទុក្ខទុក្ខ (គឺជាតូទុក្ខ) និង ព្រោះនាំសេចក្តីទុក្ខ ផ្លូវចិត្តមកឱ្យ ព្រោះហេតុនោះ អ្នកប្រាជ្ញទើបប្រពន្ធ ពាក្យទុកថា: **បីឡោតិ កាយិកមិទំ** លេ។ **ទុក្ខន្តិ វិសេសតោ វុត្តំ:** ទុក្ខផ្លូវកាយ រមែងបៀតបៀន ផ្លូវកាយ ញុំាងទុក្ខផ្លូវចិត្តឱ្យកើតឡើងផង ព្រោះហេតុនោះ ព្រះដ៏មានព្រះភាគជាម្ចាស់ទើបត្រាស់ថា ជាទុក្ខពិសេស។ ព- **ទោមនស្សទុក្ខ** អង្គធម៌ : គឺទោមនស្សវេទនា

ការមិនសប្បាយចិត្ត សេចក្តីទុក្ខផ្លូវចិត្ត ការសោយអារម្មណ៍មិន សប្បាយ ជាទុក្ខដែលកើតពីចិត្ត ណា កិរិយាសោយអារម្មណ៍មិនសប្បាយ ជាទុក្ខដែលកើតចេញពីចិត្ត ព្រោះអារម្មណ៍ណា នេះហៅថា ទោមនស្ស មាន ៣ ( ទោមនស្សវេទនា សោមនស្សវេទនា និង ឧបេក្ខាវេទនា) ។

ក្នុង **វិសុទ្ធិមគ្គ** សេចក្តីទុក្ខ ដែលប្រព្រឹត្តិទៅក្នុងចិត្ត ឈ្មោះថា ទោមនស្ស ។ ទោមនស្សនេះ មានការកេ្យបសង្កត់ផ្លូវចិត្តជា លក្ខណ: មានការច្របាច់ឈ្លិចិត្ត ជា រស មានការឈឺចាប់ផ្លូវចិត្តជា បច្ចុប្បដ្ឋាន ។ ចំណែកដែលថាទោមនស្សជាទុក្ខ គប្បីជ្រាបថា ព្រោះជាទុក្ខទុក្ខ និង ព្រោះនាំទុក្ខផ្លូវកាយមកឱ្យ តាមពិតមនុស្សទាំងឡាយ ច្រើនដោយសេចក្តី ទុក្ខផ្លូវចិត្ត រមែងសោយទុក្ខមានប្រការផ្សេង១ ។ អ្នកប្រាជ្ញ ទើបប្រពន្ធ ពាក្យទុកថា: **បីឡេតិ យតោ ចិត្តំ** ។ បេ។ **តតោអាហុ** ទោមនស្ស រមែងក្បេបសង្កត់ច្របាច់ចិត្ត ហើយញុំាងការលំបាកកាយ ព្រោះហេតុនោះ ព្រះពុទ្ធជាម្ចាស់ទាំងឡាយ អ្នកប្រាសចាកនូវ ទោមនស្ស នេះ ទើបត្រាស់ ទោមនស្សថាជាទុក្ខ ។

៨- **ឧបាយាសទុក្ខ** អង្គធម៌ ទោសចេតសិក

ការគុំគួន ការចង្អៀតចង្អល់ចិត្ត ការសៅហ្មងចិត្តរបស់អ្នកដែល មានការវិនាសញាតិ វិនាសភោគទ្រព្យ វិនាសដោយរោគ វិនាសសីល និងសម្នាទិដ្ឋិរបស់អ្នកដែលត្រូវ វិនាសដោយប្រការណានិមួយ និងហេតុ នៃទុក្ខណាមួយនេះហៅថា ឧបាយាស: ។

ក្នុង **វិសុទ្ធិមគ្គ ឧបាយាស:** ជាទោស:មានសេចក្តីទុក្ខយាំងធ្ងន់ តាមផ្លូវចិត្តកើតឡើង ដល់បុគ្គលត្រូវសេចក្តីទុក្ខគ្របសង្កត់ចិត្ត មានការ វិនាសញាតិជាដើម ឈ្មោះថា **ឧបាយាស:** ។ លោកអាចារ្យមួយពួកពោល ថា **ឧបាយាស:** ជាចេតសិក រាប់ចូលទៅក្នុងសង្ខារក្ខន្ធ។ **ឧបាយាស:** មានការដុតកំដៅចិត្តជា លក្ខណ: មានការញាំញីចិត្តជា រស មានការ ក្រៀមក្រំចិត្តជា បច្ចុប្បដ្ឋាន ។ ចំណែកដែលឈ្មោះថា **ឧបាយាសៈ** ជាទុក្ខគប្បីជ្រាបថា ព្រោះជាសង្ខារទុក្ខ មានការដុតកម្លោចចិត្ត ធ្វើរាង កាយឱ្យស្វិតស្លេកស្លាំង ព្រោះហេតុនោះអ្នក ប្រាជ្ញទើបប្រពន្ធ ពាក្យថា:

## ចិត្តស្ស ច បរិទហនា ។បេ ។ ទុក្ខោ តតោ វុត្តោ

ឧបាយាស: រមែងញាំងទុក្ខឱ្យកើតឡើង ទុក្ខនោះចាត់ថា មាន ប្រមាណក្រៃលែង ព្រោះ ដុតរោលចិត្ត ធ្វើកាយឱ្យស្លេកស្លាំង ហេតុនោះ ព្រះដ៏មានព្រះភាគជាម្ចាស់ ទើបត្រាស់ថាជាទុក្ខ។

## ប្រៀបធៀប សោក: បរិទេវៈ ឧបាយាស:

សោក : គប្បីឃើញ ដូចទឹកដាំពុះនៅក្នុងភាជនៈ បរិទេវៈ គប្បីឃើញដូចការ (ហ្យេរ) ចេញពីភាជនៈនូវតំណក់ទឹកដាំពុះដុតដោយ ភ្លើងខ្លាំង **ឧបាយាសៈ** គប្បីឃើញដូច តំណក់ទឹកពុះហូរចេញរហូតរីងស្ងួត អស់ពីក្នុងភាជនៈ អាស្រ័យទឹកដែលនៅសល់ (ការហ្យេរ) ចេញមកខាង ក្រៅក៏ចេះតែហ្យេរមិនឈប់ឈរ ។

៩- អប្បិយេហិសម្បយោតទុក្ខ (បានរបស់មិនជាទីពេញចិត្ត) ការមិនទៅចូលរួម ការមិនមករួម ការមិនចូលប្រជុំរួមជា មួយនឹងអារម្មណ៍ ដែល ជាទីប្រាថ្នាក្នុងលោកមាន រូប សំឡេង ក្លិន រស វោដ្ឋព្វ: និង ធម្មារម្មណ៍ ឬបុគ្គលជាទីស្រឡាញ់ ដល់ នូវការចម្រើន ប្រយោជន៍ផង ការសង្រួម និងសេចក្តីក្សេមចាកយោគរបស់គេ មាន មាតាបិតាបងប្អូន ប្រុសស្រី មិត្តអាមាត្យ ញាតិ សាច់សាលោហិត នេះហៅថា អប្បបិយេហិសម្បយោគទុក្ខ ។

**ក្នុងវិសុទ្ធិមត្ត:** ការរួមចូលជាមួយសត្វ និង សង្ខារទាំងឡាយ មិន ពេញចិត្ត ។ អប្បីយេហិសម្បយោគទុក្ខនេះ មានការជួបជាមួយសត្វ និង សង្ខារមិនជាទីប្រាថ្នាជា លក្ខណៈ មានការចង្អៀតចិត្តជា រស មានអនត្ថៈ ជា បច្ចុប្បដ្ឋាន ។ អប្បិយេហិសម្បយោគទុក្ខគប្បីជ្រាបថា ជាទីតាំងនៃទុក្ខ ដោយហេតុនោះអ្នកប្រាជ្ញប្រពន្ធគាថាទុកថាៈ

**ទិស្វាន អប្បិយេ ទុក្ខំ ។ប។ អប្បិយេហិ សមាគមោ** ព្រោះបានជួបអ្នកដែលព្រាត់ប្រាស់ទៅ សេចក្តីទុក្ខ មុនដំបូង ក៏កើតឡើង ក្នុងចិត្ត ទុក្ខនេះធ្វើឱ្យក្តៅក្រហាយ (ដោយកាយវាចា) (របស់បុគ្គល) ក្នុងលោកនេះ ដោយហេតុណា ព្រោះហេតុនោះ ការជួបជាមួយរបស់ដែល ព្រាត់ប្រាសទៅ គប្បីជ្រាបថា ព្រះ មហាឫសី ជាម្ចាស់ត្រាស់ថាជាទុក្ខហេតុ ជាទីតាំងនៃទុក្ខទាំងពីរ (ផ្លូវចិត្ត និង ផ្លូវកាយ) ។

១០-បិយេហិវិប្បយោតទុក្ខ្ល ទុក្ខព្រោះមិនបានរបស់ជាទីស្រឡាញ់) ការមិនទៅចូលរួម ការមិនព្រមមកចូលរួម ការមិនប្រជុំរួម ការមិន នៅរួម ជាមួយនឹងអារម្មណ៍ដែលជាទីប្រាថ្នា ជាទីស្រឡាញ់ ជាទីពេញចិត្ត ក្នុងលោកមានរូប សំឡេង ក្លិន រស ជោដ្ឋព្វៈ និងធម្មារម្មណ៍ ឬជាមួយបុគ្គល ស្រឡាញ់នាំមកនូវការចម្រើនប្រយោជន៍ ការសង្រួម និង សេចក្តីក្សេមចាកយោគ:របស់គេ មានមាតាបិតា បងប្អូនប្រុសស្រី មិត្តអាមាត្យ ញាតិសាច់ សាលោហិត ។

**ក្នុងវិសុទ្ធិមត្ត** ការព្រាត់ប្រាសចាកសត្វ និង សង្ខារទាំងឡាយជាទី ពេញចត្តិ។ **បិយេហ៍វិប្បយោគទុក្ខ** មានការប្រាសចាក វត្ថុដែលពេញចិត្ត ជា លក្ខណៈ មានការញ៉ាំងសេចក្តីសោកឱ្យកើតឡើងជា រស មានការ វិនាសជា បច្ចុប្បដ្ឋាន ។ **បិយេហ៍វិប្បយោគទុក្ខ** គប្បីជ្រាបថា ជាទីតាំងនៃ សេចក្តីសោក ហេតុនោះលោកអ្នកប្រាជូទើបពោលតាថាទុកថា:

ឈាតិធនាទីវិយោតា ។ បេ ។ មតោហិ បីយវិប្បយោតោ អ្នកល្ងិតល្ងង់ទាំងឡាយឆ្អែតឆ្អល់នឹង ព្រួញសោកព្រោះព្រាត់ប្រាស់សត្វ និងសង្ខារជាទីស្រឡាញ់មានញាតិ និង ទ្រព្យជាដើម រមែងឈឺចាប់ (ចិត្ត) ព្រោះហេតុនោះទើបទ្រង់ត្រាស់ថា ជាទុក្ខ។

១១-យម្បិច្ឆំនលភតិតម្បិទុក្ខ< ប្រាថ្នារបស់ណាមិនបានដូចបំណងរ សេចក្តីប្រាថ្នារមែងកើតឡើងដល់ពួកសត្វយ៉ាងនេះថា អើហ្ន៎ សូមយើង ទាំងឡាយកុំបាននូវការកើត (ជាតិ) ឬការកើតមកដល់យើងទាំងឡាយ ឡើយណា ។ ខ.នេះមិនគប្បីបានសម្រេចតាមសេចក្តីប្រាថ្នាឡើយ ។ ម្យ៉ាង ទៀតសូមយើងទាំងឡាយកុំបាននូវ ជរាមរណៈ សេចក្តីសោក បរិទេវទុក្ខ ទោមនស្ស ឧបាយាសៈដល់យើងទាំងឡាយ ។ សេចក្តីនេះ មិនគប្បីបានដូច បំណងឡើយ ។ **ក្នុងវិសុទ្ធិមត្ត:** សេចក្តីប្រាថ្នាក្នុងរបស់ដែលមិនមាន និងមិនត្រូវបាន ទាំងឡាយ ជាទុក្ខ ដូច្នេះសេចក្តីប្រាថ្នានោះ ជាតម្រូវការនូវរបស់មិនមាន និងមិនបាន ជាលក្ខណៈ មានការស្វែងរករបស់ដែលមិនមាន និង មិនបានជា រស មានការមិនបានរបស់ទាំងឡាយជា បច្ចុប្បដ្ឋាន ។ ចំណែកសេចក្តីប្រាថ្នា ជាទុក្ខ ព្រោះហេតុជាទីតាំងនៃទុក្ខ ហេតុនោះទើប អ្នកប្រាជ្ញុំពោលពាក្យប្រពន្ធ ទុកថា:

## តំតំ បដ្ឋយមានានំ ។បេ ។ ឥចិតាលាភម ព្រវិ

ទុក្ខដែលប្រកបទៅដោយការ ខឹងក្រោធណាកើតដល់សត្វទាំងឡាយ ក្នុងលោក ព្រោះគេទាំងឡាយប្រាថ្នារបស់នោះ ក៏មិនបាន របស់ នោះ ហេតុនោះជា ទុក្ខ។

**១២– សង្ខិត្តេន បញ្ចុប្បាទានក្ខន្ទា ទុក្ខា :** ឧបាទានក្ខន្ធ ៥ ជាទុក្ខ រូបូបាទានកួន្ធ វេទនូបាទានក្ខន្ធ សញ្ណុបាទានក្ខន្ធសង្ខារូបានក្ខន្ធ និង វិញ្ញាណូបាទានក្ខន្ធ ហៅថាឧបាទានក្ខន្ធ ៥ ទុក្ខ ។

ក្នុង **វិសុទ្ធិមគ្គ** សេចក្តីទុក្ខចាប់តាំងពីជាតិ ដែលព្រះដ៏មាន ព្រះភាគជាម្ចាស់អ្នកទ្រង់ជាតាទិគុណ ត្រាស់ទុកក្នុងទុក្ខនិទ្ទេសនេះហើយក្តី ទុក្ខណាដែលមិនបានត្រាស់ទុក ក្នុងនិទ្ទេសនេះក្តី ទុក្ខទាំងពួងនោះ វៀវឧបាទានក្ខន្ធ ៥ ចេញ ក៏រកមិនមាន ព្រោះហេតុនោះទើបព្រះដ៏មាន ព្រះភាគត្រាស់ថា ជាទុក្ខដោយសង្ខេប។

ສາເອົລິຮູ້ຜ \*\*\*

ពាក្យថាវិនិច្ឆ័យ បានដល់ការត្រិះរិះពិចារណា រកហេតុផលនៅក្នុង សភាវិធម៌ទាំងឡាយ ដែលបច្ច័យប្រជុំតាក់តែងមានដំណើរទាក់ទងគ្នា យ៉ាងណា និងអត្ថន័យសេចក្តីរបស់សង្ខារធម៌ឱ្យឃើញពិតច្បាស់លាស់ តាមសច្ចភាព នៃធម្មជាតិ ដូចតទៅ:

### <del>េ</del>រយអត្ថទ<del>័</del>នាគ

សភាវធម៌ទាំងនេះហៅថា ទុក្ខអរិយសច្ច: ពោលដោយ វិភាគ ជារបស់ពិត ជារបស់មិនខុស មិនជាយាំងដ៏ទៃដែលបុគ្គលអ្នកត្រាស់ ដឹងនូវទុក្ខជាដើម ដូចទ្រង់ត្រាស់ សំដែងថា ទុក្ខ មានអត្ថថា ក្យេបសង្កត់ ប្បេតប្បេន មានអត្ថថា ត្រូវបច្ច័យប្រជុំតាក់តែង មានអត្ថថាក្តៅរោលរាល មានអត្ថថា ប្រែប្រួល ។

សមុទយ មានអត្ថថា ប្រមូលមក មានអត្ថថា ជាហេតុប្រគល់ នូវផល មានអត្ថថា ប្រកបទុក មានអត្ថថាជាគ្រឿងកង្វល់ ។ល។ និរោធមានអត្ថថា រលាស់ចេញ មានអត្ថថា ស្ងាត់ មានអត្ថថា មិនមាន បច្ច័យប្រជុំតាក់តែង មានអត្ថថាជាអមត: ។ល។ មគ្គ មានអត្ថថានាំចេញ មានអត្ថថាជា ហេតុ មានអត្ថថាទស្សន: (ឃើញ)មានអត្ថថាអធិបតី អត្ថទាំង ៤ របស់ មគ្គជារបស់ពិត ជារបស់មិនខុសមិនជាយ៉ាងដ៏ទៃ ។

### ແນຍຮ້ອງສາະຄອ

ក្នុងបទថា ទុក្ខំ ពោលដោយវិគ្រោះសព្ទ បានសេចក្តីថា "ទុ" ប្រាប់ថា គូរឱ្យស្អប់ខ្ពើម ចំណែកសព្ទថា "ខំ" រមែងប្រាកដក្នុងពាក្យថាទទេ ព្រោះ អាកាសដែលទំនេរហៅថា ខំ ក៏សច្ចៈទី១នេះឈ្មោះថា កុច្ចិតំ (គួរស្អប់) ព្រោះជាទីតាំងនៃឧប្បទវៈមិនមែនតិចឈ្មោះថា តុច្ឆិតំ (ទំនេរ) ព្រោះវៀវ ចាកការទៀងសេចក្តីល្អស្អាត សេចក្តីសុខ និងអត្តា ដែលជនពាលគិតគ្នា ព្រោះដូច្នោះព្រះដ៏មានព្រះភាគជាម្ចាស់ទើបត្រាស់ថា ទុក្ខំ (ទុក្ខ) ព្រោះជា របស់គួរស្អប់ និង ជារបស់ទំនេរ ។

សព្ទថា (សំ) ក្នុងពាក្យថា សមុទយំ រមែងសំដែងដល់ការ ប្រកបព្រម ដូចគ្នាក្នុងពាក្យជាដើមថា **សមាគមោសមេតំ** (ការប្រជុំគ្នា រូមគ្នា )។ ពាក្យថា " ឧទ" បានសេចក្តីថាកើតឡើង ដូចក្នុងពាក្យថា ឧប្បន្នំ ឧទិតំ (កើតឡើងហើយ តាំងឡើងហើយ )តែមានពាក្យ " អយ" សំដែងដល់ហេតុ ដែលមានការប្រកបដោយបច្ច័យ = សំ + ឧទ + អយ = សមុទយ ។ សច្ច:ទាំងពីរនេះជាហេតុគឺការកើតឡើងនៃទុក្ខព្រោះដូច្នោះ ទើបព្រះដ៏មានព្រះភាគជាម្ចាស់ ទ្រង់ត្រាស់ថា : ទុក្ខសមុទយំ (ទុក្ខសមុទ័យ) ព្រោះសច្ច:ទាំងពីរនេះជាហេតុនាំឱ្យកើតទុក្ខ ។ ម្យ៉ាងទៀតសច្ច:ទី៣ មានសព្ទថា "និ" សំដែងសេចក្តីថាមិនមាន និង ពាក្យ "រោធ" សំដែងដល់ការអន្ទោលទៅមក ។ និរោធ បានសេចក្តីថា ការមិនប្រព្រឹត្តអន្ទោលទៅក្នុងសង្សារទុក្ខ ជាបដិបក្សដល់ការប្រព្រឹត្តទៅ ក្នុងវដ្តទុក្ខ. មិនមានបច្ច័យប្រជុំតាក់តែងគឺការរលត់អស់នៃទុក្ខ ទើបព្រះង៍ មានព្រះភាគទ្រង់ត្រាស់ថាទុក្ខនិរោធ (ទុក្ខនិរោធ) ។

សច្ចៈទី ៤ ឈ្មោះថា ដំណើរផ្លូវឆ្ពោះទៅរកការរំលត់ទុក្ខ ឆ្ពោះមុខ ទៅរកព្រះនិញ្វនដោយអំណាចអារម្មណ៍ និង ជាបដិបទាដើម្បី ដល់នូវ ការរំលត់ទុក្ខព្រោះ ដូច្នោះទើបទ្រង់ត្រាស់ថាទុក្ខនិរោធគាមិនីបដិបទា ។

ក៏ព្រោះព្រះអរិយៈទាំងឡាយ មានព្រះពុទ្ធជាម្ចាស់ចាក់ធ្លុះនៅសច្ចៈ ទាំងនេះ ដូច្នោះទើបត្រាស់ហៅថា អរិយៈ សច្ចៈ ដូចយ៉ាងព្រះតម្រាស់ដែល ត្រាស់ទុកថា : ច**ត្តាវិមានិ ភិក្ខវេ អរិយសច្ខានិ កតមាន ។បេ ។ ឥមានិ ខោ ភិក្ខវេ ចត្តាវិ អវិសច្ចានិ អរិយា ឥមានិ បដិវិជ្យន្តិ ឥស្មា អរិយសច្ចានីតិ វិច្ចន្តិ** បានសេចក្តីថា ម្នាលភិក្ខុទាំងឡាយ អរិយសច្ចៈ ៤ ប្រការនេះ មានទុក្ខអរិយៈសច្ចៈ ។ល ។ ដែលព្រះអរិយៈទាំងឡាយរមែងចាក់ធ្លុះនូវ អរិយសច្ចៈទាំងនោះ ព្រោះដូច្នោះទើបត្រាស់ ហៅថាអរិយសច្ចៈដូច្នេះ ។ ម្យ៉ាងទៀតដែលឈ្មោះថា អរិយសច្ចៈព្រោះអត្ថថាជាសច្ចៈរបស់ ព្រះអរិយទាំងឡាយ ដូចយ៉ាងដែលត្រាស់ទុកថា :

សទេវកេ ភិក្ខវេ លោកេ ។បេ។ សទេវមនុស្សាយ តថាគតោ អរិយោ តស្មា អរិយសច្ចានីតិ វុច្ចន្តិ ប្រែថា : ម្នាលភិក្ខុទាំងឡាយ តថាគតជាអរិយះក្នុងលោកព្រមទាំងទេវលោក មារលោកព្រហ្មលោក ក្នុងពពួកសត្វទាំងសមណព្រាហ្មណ៍ទាំងពពួកទេវតា និង មនុស្ស ព្រោះដូច្នោះទើបត្រាស់ហៅថា សច្ចុះរបស់ព្រះអរិយៈ ។

យ៉ាងដទៃទៀត ឈ្មោះថាអរិយសច្ចះព្រោះអត្ថថា ជាសច្ចះដែល ប្រសើរមានអធិប្បាយថា ជារបស់ពិត ជារបស់មិនខុសមិនជារបស់ ឃ្លៀងឃ្លាតដូចយ៉ាងដែលត្រាស់ទុកថា:

# តមានិ ខោ ភិក្ខវេ ចត្តាវិ អរិយសច្ចានិ តថានិ អវិតថានិ អនញ្ហាថានិ តស្មា អរិយសច្ចានីតិ វុច្ចន្តិ ។

មា្នលភិក្ខុទាំងឡាយ អរិយសច្ច: ៤ នេះជារបស់ពិត មិនប្រែ ក្រឡាស់មិនជាយ៉ាងដទៃ ព្រោះដូច្នោះ តើបហៅថា អរិយសច្ច: (សច្ច: ដែលប្រសើរ ) ។

មួយទៀតឈ្មោះថា អរិយសច្ចុះ ព្រោះសេចក្តីដែលអរិយសច្ចុះទាំង នោះដែលព្រះអរិយបុគ្គលត្រាស់ដឹងហើយខ្លះ ព្រោះសម្រេចដោយភាពជា អរិយ:ខ្លះ ដូចយ៉ាងដែលទ្រង់ត្រាស់ថា :

# ឥមេសំ ខោ ភិក្ខវេ ចតុន្នំ អរិយសច្ចានំ យថាភូតំ អភិសម្ពុទ្ធត្តា តថាតតោ អរហំ សម្មាសម្ពុទ្ធោ អរិយយោតិ វ៉ុច្ខតិ ។

ម្នាលភិក្ខុទាំងឡាយ តថាគត ជាអរហន្តសម្មាសម្ពុទ្ធ ដែលប្រជាជន ក្នុងលោកហៅថា អរិយៈព្រោះត្រាស់សំដែងអរិយសច្ចុះ ៤ ទាំងនោះឯង តាមសេចក្តីពិត ។ ក្នុងអរិយសច្ច: ៤ នេះព្រះអង្គទ្រង់ត្រាស់ទុកដោយអំណាចនៃ បរិញ្ចេយ្យធម៌ដែលគួរ (កំណត់ដឹង) ក្នុងទុក្ខសច្ច: បហាតព្វធម៌ (ធម៌ ដែលគួរលះ) ក្នុងសមុទយសច្ច: សច្ឆិកាតព្វធម៌ (ធម៌ដែលគួរធ្វើឱ្យជាក់ ច្បាស់)ក្នុងនិរោធសច្ច: ភាវេតព្វធម៌ (ធម៌ដែលគួរចម្រើន) ក្នុងទុក្ខនិរោធគា មិនីបដិបទាអរិយសច្ច: និង ត្រាស់នូវទុក្ខ ៤ ដោយអំណាចតណ្ហា និង វត្ថុ ដែលនាំ ឱ្យកើតតណ្ហា ការរំលត់តណ្ហា និង ជាគ្រឿងរំលត់ក៏ត្រាស់ ៤ ទៀត ដោយអំណាចសេចក្តីអាល័យ ហេតុដែលត្រេកអរក្នុងសេចក្តីអាល័យ ការរំដោះចេញនូវសេចក្តីអាល័យ និង ឧបាយជាហេតុរំដោះចេញនូវ សេចក្តី អាល័យ ។

#### ແນເບເບິດເສສຽງແຜ່ນ

គប្បីជ្រាបវិនិច្ឆ័យថាក្នុងសច្ច: ទាំង ៤ នេះទុក្ខសច្ច:មានការប្បេត ប្បេនជា លក្ខណៈ មានការក្តៅរោលរាលជា រស មានបវត្តិជា បច្ចុប្បដ្ឋាន។ សមុទយសច្ច:មានហេតុនៃដែនកើតជា លក្ខណៈ មានការមិនចូលទៅផ្តាច់ ជា រស មានបលិពោធជា បច្ចុប្បដ្ឋាន ។ និរោធសច្ច: មានការស្ងប់ជា លក្ខណៈ មានការមិនចុតិ ជា រស មានការមិនមាន និមិត្ត ជា បច្ចុប្បដ្ឋាន ។ មត្តសច្ច:មានការនាំចេញ ជា លក្ខណៈ មានការប្រហារកិលេសជា រស មានវុដ្ឋាន: (គឺការចេញ) ជាបច្ចុប្បដ្ឋាន ។ ម្យ៉ាងទៀតសច្ច: ៤ នេះ មានបវត្តិ (ការប្រព្រឹត្តទៅ) មានបវត្តន: (ហេតុឱ្យប្រព្រឹត្តទៅ) មាននិវត្តិ (សេចក្តីស្ងប់) មាននិវត្តន: (ហេតុឱ្យស្ងប់) ជា លក្ខណៈ ដោយលំដាប់ បវត្តិបានដល់ ទុក្ខសច្ចៈ បវត្តនៈ បានដល់ សមុទយសច្ចៈ និវត្តិ បានដល់និរោធសច្ចៈ និវត្តនៈ បានដល់ មត្តសច្ចៈ និងមានសង្ខតៈ គឺ (ធម្មជាតិ ដែលបច្ច័យប្រជុំតាក់តែង) មានតណ្ហា មានអសង្ខតៈ (គឺធម្មជាតិដែលបច្ច័យមិនប្រជុំតាក់តែង) មានទស្សនៈ (ការឃើញ) ជាលក្ខណៈ តាមលំដាប់ដូចគ្នា :

## ເຂງເຄຍຍູ່ເຮຍນາຍຍ

## ឈ្មោះថា ដោយកិច្ចនៃញាណ ក្នុងអរិយសច្ចៈមាន ២ យ៉ាង:

១-អនុពោធញាណ(ញាណដឹងដោយលំដាប់)

២-បដិវេធញាណ(ញាណចាក់ធ្លូះ)

បណ្តាញាណទាំង ២ នោះ អនុពោធញាណ ជាលោកិយ រមែង ប្រព្រឹត្តទៅក្នុងនិរោធ និងមគ្គ ដោយអំណាចនៃការស្តាប់។ បដិវេធញាណ ជាលោកុត្តរ: ធ្វើនិរោធឱ្យជាអារម្មណ៍ ហើយចាក់ធ្លុះរហូតដល់អរិយសច្ចៈ ទាំង ៤ ដោយកិច្ចដូចយ៉ាង ដែលទ្រង់ត្រាស់ទុកថា :

យោ កោទិ តិក្ខុទេ នុក្ខំ បស្សតិ នុក្ខសមុនយម្បី សោ បស្សតិ នុក្ខនិពេនទៀ បស្សតិ នុក្ខនិពេនកាទិនិចជិចនម្បី ។ បានសេចក្តីថា: ម្នាលភិក្ខុទាំងឡាយអ្នកណាមួយឃើញទុក្ខ អ្នកនោះ រមែងឃើញទុក្ខសមុទយ រមែងឃើញទុក្ខនិរោធ រមែងឃើញ ទុក្ខនិរោធ ទុក្ខនិរោធ គាមិនីបដិបទា ។

មួយទៀត ញាណដែលជាលោកិយ ក្នុងសច្ចញាណ ៤ នេះ ទុក្ខញាណ(ញាណក្នុងទុក្ខ) រមែងហាមសក្កាយទិដ្ធិ ដែលកំពុងប្រព្រឹត្ត ទៅតាមអំណាច នៃការក្រុងបិទជាំង ដោយបរិយុដ្ឋានកិលេស ។ សមុទយញាណ(ញាណក្នុងសមុទ័យ) រមែងហាមឧច្ឆេទទិដ្ឋិ និរោធញាណ (ញាណក្នុងនិរោធ) រមែងហាមសស្សតទិដ្ឋិ មគ្គញាណ (ញាណក្នុងមគ្គ) រមែងហាមអកិរិយទិដ្ឋិ ។

ម្យ៉ាំងទៀតទុក្ខញាណ រមែងហាមការបដិបត្តិខុសក្នុងផល ពោលគឺ ការសម្គាល់ក្នុងបញ្ចក្ខន្ធ នូវការប្រាសចាក ភាពថិតថេរ ភាពល្អស្អាត សេចក្តីសុខ និងអត្តា ថា មានការស្ថិតនៅយឿនយូរ មានភាពស្អាតល្អ មានសេចក្តីសុខ និងមានអត្តា ។ សមុទយញាណ រមែងហាមការបដិបត្តិ ខុសក្នុងការ ប្រកាន់នូវរបស់ ដែលមិនមែនហេតុថា ជាហេតុ ដោយយល់ថា លោករមែងប្រព្រឹត្តទៅតាម ព្រះឥស្វរ អ្នកជាប្រធានតាម ព្រះកាឡ ដោយភាវ:របស់ខ្លួនឯងជាដើម ។ និរោធញាណ រមែងហាមការបដិបត្តិ ខុសក្នុងនិរោធ ដែលប្រកាន់នៅក្នុងអរូបលោក និងក្នុងភូមិ ដែលជាកំពូល លើលោកថា ព្រះនិព្វាន ។ មត្តញាណ រមែងហាម ការបដិបត្តិខុសក្នុង ឧបាយ ដែលប្រព្រឹត្តទៅដោយ ការប្រកាន់ក្នុងមគ្គ មិនបរិសុទ្ធ ផ្សេងដោយ កាមសុខល្លិកានុយោគ: និងអត្តកិលមថានិយោគ: ថាជាមគ្គបរិសុទ្ធ ព្រោះហេតុនោះ ទើបបណ្ឌិតប្រពន្ធគាថានេះទុកថា:

## ເຊາດາໂຄເມຮາສຸຄູໂດຊໍ່ຄໍະ

ប្រភេទធម៌ដែលមានតាមពិតវៀវតណ្ហា និងអនាសវធម៌ (ធម៌មិន មានអាសវ:) ចេញហើយ ធម៌ដែលនៅសល់ ទាំងប៉ុន្មានរាប់ថា ជាធម៌ប្រជុំ ចុះក្នុង ទុក្ខសច្ច: ។ តណ្ហាវិចរិត ៣៦ ប្រជុំចុះក្នុង សមុទយសច្ច: ។ និរោធមិនមានអ្វីលាយឡំទេ មាន **វិមំសិទ្ធិបាទ បញ្ហាំន្រ្ទិយ បញ្ហាពល:** និង **ធម្មវិចយសម្ពោជ្ឈង្គ** ដោយសម្មាទិដ្ឋិ ជាប្រមុខប្រជុំចុះក្នុង មគ្គសច្ច: ។ វិតក្ក ៣ មាន **នេក្ខម្មវិតក្ក:** ជាដើម អាស្រ័យសម្មាសង្កប្ប: ប្រជុំចុះក្នុង **វិតីសុចរិត** ៤. អាស្រ័យសម្មាវាចាប្រជុំចុះក្នុងកាយទុច្ចរិត ៣. អាស្រ័យ សម្មាកម្មន្ត: ជាធម៌ប្រជុំចុះក្នុងការប្រាថ្នាតិច និងសន្តោស មានសម្មាអាជីវ:

ទុក្ខសច្ចះ : ប្រៀបដូចជា រោគ

## ម្យ៉ាងឡេត

ក៏ដោយឧបមានោះ គប្បីឃើញ: ទុក្ខសច្ច: : ប្រៀបដូចជា របស់ធ្ងន់ សមុទយសច្ច: : ប្រេវបដូចជាការចាប់កាន់របស់ធ្ងន់ និរោធសច្ច: : ប្រៀបដូចជាទម្លាក់ចោលនូវរបស់ធ្ងន់ មគ្គសច្ចះ : ប្រៀបដូចជាឧបាយជាគ្រឿងទម្លាក់ចោលនូវរបស់ធ្ងន់ ។

#### ແນເສຊິດສາ

ជាប្រមុខប្រជុំចុះក្នុងមគ្គសច្ចុះ ។ ម្យ៉ាងទៀត ព្រោះសមាវាចា សម្នាកម្មន្ត: សម្នាអាជីវ:ទាំងអស់នោះជា អរិយកន្តសីល ព្រោះសីលដែលបុគ្គលគប្បី ទទួលដោយដៃ គឺ សទ្ធា និងព្រោះថា បើសីល មានមកពីសម្នាវាចា នៅមានចំណែក សទ្ធិន្រ្ទិយ សទ្ធាពលៈ ឆន្ទិទ្ធិបាទ ទើបជាជាតិប្រជុំចុះ ។ សម្មប្បធាន ៤ មានវិរិយិទ្ធិបាទ វិរិយិន្ទ្រិយ វិរិយពល: វិរិយសម្តោជ្ឃង្គ អាស្រ័យសម្នាវាយាម: ជាធម៌ប្រជុំចុះ ក្នុងសតិប្បដ្ឋាន ៤ សតិន្រ្ទិយ និងសតិសម្ពោជ្ឃង្គ ដោយអាស្រ័យសមាសតិជាធម៌ប្រជុំចុះ សតិពល: ក្នុងសមាធិទាំង៣ណាមួយគឺជា សមាធិមានវិតក្ក: និង មានវិចារ:ជាដើម ចិត្តសមាធិ សមាធិន្រ្ទិយ សមាធិពលៈ បិតិសម្ពោជ្យង្គះ បស្សិទ្ធិសម្ពោជ្យង្គះ 🛁 សមាធិ សម្ពោជ្ឃង្គះ ឧបេក្ខាសម្ពោជ្ឃង្គះ ជាធម៌ប្រជុំចុះក្នុង មគ្គសច្ចុះ ។

### សមុទយសចួះ : ប្រៀបដូចជា សមុដ្ឋាននៃរោគ

មគ្គសច្ច : : ប្រៀបដូចជាថ្នាំ ឬ ភេសជ្ជៈ ។

និរោធសច្ច: : ប្រៀបដូចជា សេចក្តីស្ងប់របស់រោគ

មូយទៀត: ទុក្ខសច្ចៈ : ហ្រេវបដូចជា ការបានភិក្ខាហារដោយ លំបាក សមុទយសចរួ : ហ្រេវបដូចជា សុបិន្តមិនល្អ និរោធសចួ: : ហ្រេវបដូចជា មានភិក្ខាហារបានដោយងាយ មគ្គសចួ: : ហ្រេវបដូចជាយល់សប្តិល្អ

តប្បីជ្រាបនូវសច្ចៈទាំងនោះ ឧបមាដូចជា អ្នកមានព្យេរ មូលហេតុ នៃពេ្យរ ការដកឡើងនូវពេ្យរ ឧបាយដកឡើងនូវពេ្យរ និងតប្បី ជ្រាបដូច ដើមឈើមានពិស ប្ញសរបស់ដើមឈើមានពិស ការកាត់គល់ឈើ មានពិស ឧបាយ កាត់ដើមឈើមានពិស និងតប្បីជ្រាបថា មានភ័យ ហេតុ ដែលមានភ័យ ការផុតភ័យ ឧបាយធ្វើឱ្យផុតភ័យ ។

## ដោយចតុភៈ (ពួភ៤)

ឈ្មោះថាចតុក:ក្នុងសច្ច: ទាំង ៤ នេះ មានធម៌ជាទុក្ខ តែមិន មែនទុក្ខអរិយសច្ច: ក៍មាន ធម៌ជាអរិយសច្ច: មិនមែនជាទុក្ខក៍មាន ធម៌ ជាទុក្ខផង ជាអរិយសច្ច:ផងក៍មាន ធម៌មិនមែនជាទុក្ខ និងមិនមែនជា អរិយសច្ច:ក៍មាន។ ក្នុងសមុទយជាដើមក៍ន័យនេះដូចគ្នា ។ ក្នុងចតុកះនោះ ធម៌ទាំងឡាយ សម្បយុត្តិដោយមគ្គ និងសាមញ្ញផល ឈ្មោះថា ជាទុក្ខ ព្រោះជាសង្ខារទុក្ខ ដូចមានព្រះបាលីថា:

យទធិច្ចំ តំ ទុក្ខំ (របស់ណាមិនទៀងរបស់នោះជាទុក្ខ) តែមិនមែន អរិយសច្ច: និរោធជាអរិយសច្ច: តែមិនជាទុក្ខ ចំណែកអរិយសច្ច:ទាំងពីរ ក្រៅពីនេះ(សមុទយ និងមគ្គ)គប្បីជាទុក្ខ ព្រោះមិនទៀង តែមិនមែនទុក្ខ ដោយកុលបុត្រអ្នកប្រព្រឹត្តិព្រហ្មចរិយ: ក្នុងសំណាក់ ព្រះដ៏មានព្រះភាគ ជាម្ចាស់កំណត់ដឹង។ ចំណែកខបាទានក្ខន្ធ ៥ វៀវតណ្ហាចេញហើយ ទាំងជាទុក្ខ ទាំងជាអរិយសច្ច: ដោយប្រការទាំងពួង ចំពោះធមិ ដែលសម្បយុតិដោយមគ្គ និងសាមញ្ញផលទាំងឡាយ មិនមែនទុក្ខ ដោយសភាវ: ដែលកុលបុត្រអ្នកប្រព្រឹត្តព្រហ្មចរិយពីសំណាក់ ព្រះដ៏មាន ព្រះភាគដើម្បីកំណត់ដឹងទុក្ខ ទាំងមិនមែនអរិយសច្ច:

### ដោយសុញ្ញតា

ឈ្មោះថាសុញ្លតា ជាធម៌ទាក់ទងត្នា គប្បីជ្រាបមុនគេ ។ ជាភាព ទទេសោះសូន្យ ដោយបរមត្ថ សច្ចធម៌មានអត្ថន័យតែមួយ ពុំមានភាព ទំនេរ ព្រោះពុំមានអ្នកសោយ ពុំមានអ្នកធ្វើ ពុំមានអ្នករំលត់ ពុំមានអ្នក ដើរ ដោយ ហេតុនោះទើបអ្នកប្រាជ្ញប្រពន្ធគាថា ទុកថា: នុត្តទេច ឆាំ ន នោះចិ នុត្តិនោះ, តារនេតា ន គីរិយោច ទិត្ថិតំ

អត្ថិ និព្វតិ ន និព្វតោ ថុមា, មគ្គមត្ថិ គមភោ ន ទីខ្វតិ ។

42

សេចក្តីពិតទុក្ខទាំងនោះមាន បុគ្គលអ្នកជាទុក្ខមិនមាន ការធ្វើមាន បុគ្គលអ្នកធ្វើមិនមាន ការរំលត់ទុក្ខមាន តែបុគ្គលអ្នករំលត់មិនមាន ផ្លូវដើរមាន តែបុគ្គលអ្នកដើមមិនមាន ។

ម្យ៉ាងទេ្យត:

ភាពសូន្យទទេក្នុងសច្ចៈ ៤ នេះ គប្បីជ្រាបយ៉ាងនេះ គឺ សច្ចៈ ២ បទដំបូងសូន្យចាកការទៀង ស្អាតល្អ សេចក្តីសុខ និង អត្តា ឯសច្ចៈ ២ ចុងក្រោយ**អមតបទ** គឺ ព្រះនិញ្វនសូន្យចាកអត្តា មគ្គសូន្យចាក ការថិត ថេរ សេចក្តីសុខ និងអត្តា ។

ម្យ៉ាងទៀត សច្ច: ៣ សូន្យចាកនិរោធ និង និរោធសូន្យចាក សច្ច: ៣ ដែលនៅសល់ ។ ក្នុងសច្ចៈទាំង ៤ នេះ ហេតុសូន្យចាកផល ព្រោះមិន មានទុក្ខក្នុងសមុទ័យ និងមិនមាននិរោធក្នុងមគ្គ ហេតុមិនរួមផល គ្នាដូច ប្រក្រតី( ប្រព្រឹត្ត) របស់លទ្ធិទាំងឡាយមានបកតិវាទីជាដើម និងផល ក៍សូន្យចាកហេតុ ព្រោះសេចក្តីទុក្ខជាមួយនិងសមុទយ ហើយនិរោធ ជាមួយមគ្គរួមគ្នា ផលនោះមិនមែនមានតែមួយជាមួយហេតុ ជាហេតុផល ដូចលទ្ធិខាងក្រៅពោលថា ហេតុផលកើតរួមគ្នាជាដើម ព្រោះហេតុនោះ អ្នកប្រាជ្ញទើបប្រពន្ធគាថានេះ ទុកថា:

କଞ୍ଚଞ୍ଚିଞ୍ଚ ବିମେଞ୍ଚଋ୍ୟପୁର୍ଣ୍ଣ, କଞ୍ଚେବ କେବୀହିଁ ବିମ୍ରୁକି ଚ୍ୱୁପୁର୍ରୀ ଚ୍ୟୁପୁରୁଣରେବ ଦେଖି, ଅର୍ଥଞ୍ଚର୍ଣ୍ଣି କଁ ଦେଖିବା ଚ୍ୟୁପୁ

43

44

បណ្តាអរិយសច្ចៈ ៤ នេះ សច្ចៈ ៣ សូន្យចាកនិរោធ. និរោធៈ និព្វុតិ› ក៏សូន្យចាកសច្ចៈ ៣ ឯសច្ចៈ ដែលជាហេតុសូន្យចាកសច្ចៈ ជាផល សូម្បី សច្ចៈជាផល ក៏សូន្យចាកសច្ចៈដែលជាហេតុយ៉ាងដូច្នេះ ។

### ແນດສຄຸຄາຮຮຸດຄຄິດດາງອ

បណ្តា សច្ចៈទាំង ៤ នោះ ទុក្ខទាំងអស់រាប់យកត្រឹមតែមួយ ឈ្មោះថា មានមួយយ៉ាង ព្រោះជាបវត្តិ (ធម៌វិលទៅក្នុងវដ្ត:) ២ យ៉ាង ជា នាម និង រូបជា ៣ យ៉ាង ដោយចែកជាឧប្បត្តិភព បានដល់កាមភព រូបភព អរូបភព ជា ៤ យ៉ាងដោយ ប្រភេទនៃអាហារ ៤. ជា ៥ យ៉ាងដោយប្រភេទនៃឧបាទានក្ខន្ធ ៥ ។

សូម្បិសមុទយឈ្មោះថា មានមួយយ៉ាងដែរ ព្រោះជាសភាពឱ្យវដ្ដ: វិលទៅ ជា ២ យ៉ាងធម៌សម្បយុត្ត ដោយទិដ្ឋិ និងមិនសម្បយុត្តិ ដោយទិដ្ឋិ ជា ៣ យ៉ាងដោយចែក ជាកាមតណ្ហា ភវតណ្ហា វិភវតណ្ហា ជា ៤ យ៉ាង ព្រោះ ជាទោសដែលមគ្គ ៤ គប្បិលះ ជា ៥ យ៉ាងដោយចែកជា អារម្មណ៍ មានសេចក្តីត្រេកអរក្រៃលែង ក្នុងរូបជាដើម ជា ៦ យ៉ាងដោយប្រភេទ នៃកងតណ្ហា ៦ (រូបតណ្ហា សទ្ទតណ្ហា គន្ថតណ្ហា រសតណ្ហា ផោដ្ឋព្វតណ្ហា ធម្មតណ្ហា) ។

និរោធសច្ច: មានមួយយ៉ាងព្រោះជា អសង្ខតធាតុ តែដោយ បរិយាយ(អម) និរោធជា ២ យ៉ាងដោយសខ្មបាទិសេសនិពា្វន និង អនុបាទិសេសនិញ្វន ជា ៣ យ៉ាងព្រោះស្ងប់ភពទាំង ៣ ជា ៤ យ៉ាង ព្រោះជាអារម្មណ៍ឱ្យមគ្គសម្រេច ជា ៥ យ៉ាងព្រោះស្ងប់នូវសេចក្តី ត្រេកអរ ៥ យ៉ាង មានរូបារម្មណ៍ជាដើម) ជា ៦ យ៉ាងដោយការអស់ទៅ នៃកងតណ្ហា ៦ ។

មគ្គក៏មានមួយយ៉ាង ព្រោះជាធម៌គួរចម្រើន ជា ២ យ៉ាងដោយចែក ជាសមថ: និងវិបស្សនា ឬជាទស្សន:(សោតាបត្តិមគ្គ) និងភាវនា (មគ្គ ៣ ដែលនៅសល់) ជា ៣ យ៉ាងដោយប្រភេទ ធម្មក្ខន្ធ ៣ (សីលក្ខន្ធ សមាធិខន្ធ និងបញ្ហាខន្ធ) តាមពិតមគ្គនេះ ជាសប្បទេសធម៌ (កងតណ្ហា ៦ រូបតណ្ហា សទ្ទតណ្ហា គន្ធតណ្ហា រសតណ្ហា ផោដ្ឋព្វតណ្ហា ធម្មតណ្ហា) ទើបសង្គ្រោះរួម (រួមចូល) ដោយខន្ធ ៣ ដែលជានិប្បទេសធម៌ (ធម៌ជាចំណែកធំ) ដូចមេតំបន់នៅរូមជាមួយអាណាចក្រដូច្នោះ។ ម្យ៉ាង ទៀតដូចយ៉ាងព្រះធម្មទិន្នាថេរី ពោលឆ្លើយបញ្ហាជាមួយ វិសាខឧបាសកថា ម្នាលវិសាខ: អ្នកមានអាយុ ខន្ធ ៣ ព្រះដ៍មានព្រះភាគជាម្ចាស់ មិនទ្រង់ សង្គ្រោះដោយអរិយមគ្គមាន អង្គ ៨ ទេ ចំណែកអរិយមគ្គ អង្គ ៨ ព្រះងំ មានព្រះភាគជាម្ចាស់ទ្រង់សង្គ្រោះដោយខន្ធ ៣ នេះឯង មា្នលលោក វិសាខ: សម្នាវាចា សម្នាកម្មន្ត: សម្នាអាជីវ: ព្រះអង្គទ្រង់សង្គ្រោះ ក្នុងសីលក្ខន្ធ សម្មាវាយាមៈ សម្មាសតិ សម្មាសមាធិ ព្រះអង្គសង្គ្រោះ ចូលក្នុងសមាធិខន្ធ ឯសម្នាទិដ្ឋិនិងសម្មាសង្កប្បៈព្រះអង្គទ្រង់សង្គ្រោះ ចូលក្នុងបញ្ញាខន្ធ ដូចនេះ ព្រោះក្នុងអរិយមគ្គមានអង្គ ៨ នេះ មគ្គមាន សម្នាវាចាជាដើម ព្រះអង្គទើបទ្រង់សង្គ្រោះដោយសីលក្ខន្ធតាមកំណើត របស់ខ្លួន សូម្បីក្នុងព្រះបាលី ព្រះអង្គទ្រងធ្វើនិទ្ទេសទុកដោយ សត្តមីវិភត្តិថា **សើលក្ខូធ្វេ ដូ**ច្នេះគប្បីជ្រាប តាមអំណាចនៃតតិយាវិភត្តិប៉ុណ្ណោះ ។

មួយទៀតក្នុងមត្ត ៣ មាន សម្មាវាយាមៈជាដើម សមាធិរមែងមិន ត្រង់តាម ជាអប្បនា> ដោយមានអារម្មណ៍តែមួយ ជាធម្មតារបស់ខ្លួន តែពេលវិរិយៈញុំាងកិច្ច គឺ ការផ្គងចិត្តទុកឱ្យសម្រេច និង ពេលសតិញុំាងកិច្ច គឺ ការមិនរវើរវាយឱ្យសម្រេច សមាធិ រមែងត្រង់តាម ។ ក្នុងខនេះមាន ឧបមាប្រៀបដូចមិត្តសម្លាញ់ ៣ នាក់ដើរចូលទៅក្នុងឧទ្យានប្រាថ្នា នឹងលេង**នក្ខត្តប្ញុក្យ** ស្រាប់តែអ្នកទី ១ ឃើញដើមចំបាំមានផ្ការីកស្តុះស្តាយ សូម្បីឈោងដៃទៅ ក៏មិនអាចបេះផ្កាបាន ទើបមិត្តទី ២ ឱនខ្នងឱ្យមិត្តទី ១ ឈរលើខ្នងក៏មិនអាចបេះផ្កាបានទៀត ក៏មិត្តទី ៣ ឡើងឈរលើខ្នង មិត្តទី ១ ប្រយិតប្រតោងជ្រើសរើសបេះផ្កានោះ បានតាម សប្បាយ សម្រាប់តាក់តែងកាយដើម្បីលេង **នក្ខត្តប្ញុក្យ** ។

តាមពិតធម៌ ៣ មានសមាវាយាមៈជាដើម កើតព្រមគ្នាដូចមិត្ត ៣ នាក់នោះចូលទៅក្នុងឧទ្យានព្រមគ្នា។ អារម្មណ៍ដូចដើម ចំប៉ាមានផ្ការីក ស្គុះស្តាយ សមាធិមិនអាចត្រង់តាម ដោយមានអារម្មណ៍តែមួយ ក្នុងអារម្មណ៍ធម្មតារបស់ខ្លួនដូចមិត្តទី ១ សូម្បីឈោងដៃទៅក៏មិនអាច បេះផ្តាបាន។ សម្នាវាយាមៈ(សេចក្តីព្យាយាម) ដូចមិត្តដែលឱ្យខ្នង សតិដូច មិត្ត ដែលឈរលើស្នា បណ្តាមិត្តទី ៣ មិត្តម្នាក់ឈរលើខ្នង មិត្តម្នាក់ឈរលើស្នា មិត្តម្នាក់រមែងបេះផ្កាបានតាមប្រាថ្នាយ៉ាងណា សមាធិ ក៍ដូចគ្នាយ៉ាង នេះដែរ កាលបើសេចក្តីព្យាយាមញ៉ាំងកិច្ច គឺការផ្គងចិត្ត ឱ្យសម្រេច និងពេលសតិញ៉ាំងកិច្ច គឺការមិនរាយមាយ ឱ្យសម្រេចបាន ជាឧបការះហើយ អាចត្រង់តាម ដោយមានអារម្មណ៍ តែមួយ។ ព្រោះ ក្នុងមគ្គ ៣ មគ្គ គឺ សមាធិនោះ ព្រះអង្គទ្រង់សង្គ្រោះជា សមាធិខន្ធតាម កំណើតរបស់ខ្លួន ចំណែកមគ្គ ២ (សម្នាវាយាម: និង សតិ) ទ្រង់សង្គ្រោះ ក្នុងសមាធិខន្ធដោយក៏រិយា (ធម៌មានឧបការ:) សូម្បី សមាទិដ្ឋិ និងសម្មាសង្កប្បៈ ក៏បញ្ហាមិនអាចវិនិច្ឆ័យអារម្មណ៍ ថាមិនទៀង ជាទុក្ខ ជាអនត្តា តាមសមគួររបស់ខ្លួនបានដែរ ត្រូវមានសម្មាសង្កប្ប ជាឧការៈ។ ដោយហេតុនោះទើបពោលថា មគ្គមាន ៣ ដោយប្រភេទ នៃខន្ធ ៣ មត្តមាន ៤ យ៉ាង ដោយអំណាចនៃមត្ត មានសោតាបត្តិមត្ត ជាដើម។ ម្យ៉ាងទេត្រសច្ចៈទាំងឡាយ មានមួយយ៉ាងព្រោះភាវៈ ដែលមានដោយ ពិត ឬ ព្រោះជាអភិញ្ចេយ្យធម៌ (ធម៌គប្បីដឹងយ៉ាង ក្រៃលែង) មាន ២ យ៉ាងជាលោកិយៈ និងលោកុត្តរៈ ជាសង្ខតៈ និងអសង្ខតៈ មាន ៣ យ៉ាង ដោយអំណាចធម៌ដែលតប្បីលះដោយ ទស្សនៈនិងភាវនា ជាធម៌មិនគប្បី លះដោយទស្សនៈនិងភាវនា ជាធម៌ដែលត្រូវលះក៏មិនមែន មិនគប្បីលះក៏ មិនមែន មាន ៤ យ៉ាង ដោយប្រភេទបរិញ្ហេយ្យធម៌ជាដើម ។

#### ณายงสาส: จ๊ออิ่งสาส:

ឈ្មោះថាដោយសភាគ: និងវិសភាគ:សេចក្តីថា សច្ចៈទាំងអស់នោះ ណាឈ្មោះថាជាសភាគ: (គឺមានចំណែកស្មើ)គ្នានិងគ្នា ជារបស់ពិតសូន្យ ចាកអត្តា និងជារបស់ចាក់ធ្លះយ៉ាងកម្រ ដូចយ៉ាងដែលព្រះដ៏មានព្រះភាគ ទ្រង់ត្រាស់ទុកថា ម្នាលអានន្ទ អ្នកសម្គាល់(ខ)នោះយ៉ាងណាហ្នំនឹងធ្វើបាន យាំងលំបាកជាងគ្នា ឬ និ៍ងឱ្យកើតឡើងលំបាកជាងគ្នា គឺការ បាញ់ព្រួញឱ្យ ចូលទៅជាប់ៗគ្នាតាមរន្ធតូច មិនឱ្យខុសដូចការបាញ់រោម ទ្រាយដែល ជ្រៀកជា ៧ ចម្រៀក ដូច្នេះ ព្រះអានន្ទទូលថា បពិត្រព្រះអង្គ ដ៏ចម្រើនការបាញ់ ចុងរោមទ្រាយដែលជ្រៀកជា ៧ ចម្រៀក ធ្វើបាន ដោយកម្រកើតឡើងក៏កម្រព្រះករុណាម្ចាស់ ។ លំដាប់នោះឯង ព្រះដ៍មាន ព្រះភាគ: ជាម្ចាស់ទើបត្រាស់ថា ីម្នាលអានន្ទ ជនណារមែងចាក់ ធ្លុះតាម សេចក្តីពិតថា នេះទុក្ខ ។ល។ នេះទុក្ខនិរោធគាមិនីបដិបទា ជនទាំងនោះ រមែងចាក់ធ្លះបានដោយកម្រយ៉ាងពិត ដូចនេះ ។

ចំណែកវិសភាគ: (មានចំណែកមិនស្មើគ្នា) ដោយការកំណត់ លក្ខណៈរបស់ខ្លួនក៍សច្ចៈ ២ ដំបូងឈ្មោះថា សភាគៈជារបស់ពិត ព្រោះជា របស់ ជ្រៅដោយអត្ថថា ប្រជុំចុះយ៉ាងលំបាកព្រោះជាលោកិយ និង ព្រោះប្រព្រឹត្តទៅជាមួយអាសវះ។ ឈ្មោះថាវិសភាគះព្រោះចែកចេញជា ផលនិងហេតុ និងព្រោះជាធម៌ដែលត្រាស់ដឹង និងជាធម៌ដែលគួរលះ (បរិញ្ញេយ្យបហាតព្វកិច្ច)។ ចំណែកសច្ច: ២ ខាងក្រោយក៏ជាសភាគ: គឹមានចំណែកស្មើគ្នា ព្រោះប្រជុំចុះបានយ៉ាងលំបាកជារបស់ជ្រៅ ដា លោកុត្តរះ និង អនាសវះ។ មួយទៀតសច្ចៈ ២ ខាងក្រោយជាវិសភាគ: ព្រោះចែកជាវិសយ (និរោធ) និងវិសយី (មគ្គ) និងជាសច្ចិកាតឮ: (ធម៌ដែលតួរធ្វើឱ្យជាក់ច្បាស់) និងភាវេតព្វ: (ធម៌ដែលគួរចម្រើន)។ មួយ ឡេតសច្ចុះទី ១ និងទី ៣ ជាសភាគះគ្នាព្រោះញុាំងផល ឈ្មោះថាវិសភាគ: គ្នាព្រោះជាសង្គគ: និងអសង្គត: ។ សច្ចទី ២ និងសច្ចៈទី ៤ ជាសភាគ:គ្នា ព្រោះអាងដល់ហេតុ ឈ្មោះថា ជាវិសភាគគ្នា ព្រោះជាកុសល និងអកុសល ដោយចំណែកតែមួយ ។ ក៏សច្ចៈទី ១ និងសច្ចុះទី ៤ ឈ្មោះថាជាសភាគ: គ្នាព្រោះជាសង្ខត: ឈ្មោះថាជា វិសភាគ: គ្នាព្រោះជា លោកិយ: និងលោកុត្តរ: ក៏សច្ចៈទី ២ និងទី ៣ ជាសភាគ:គ្នាដោយ ជាធម៌ **នេវសេក្ខានាសេក្ខា** និងឈ្មោះថាជា វិសភាគ: ព្រោះជា សារម្មណៈ និង**អនារម្មណៈ** មានអារម្មណ៍ និងមិនមាន អារម្មណ៍) ។

สสิ ธริ ขณาธญิ ณิษญิ ธ ริยรุณภา ริชูก พิษพรูาล์ พราศ: ริพราศส์ បណ្ឌិត អ្នកឆ្លាតគប្បីដឹងពិតនូវអរិយសច្ចៈទាំងឡាយ ជាសភាគៈ (មានចំណែកស្មើគ្នា) និងជាវិសភាគ (មានចំណែកមិនស្មើគ្នា) ដោយន័យ ទាំងឡាយយ៉ាងនេះ តាមប្រការដូច្នោះឯង ។

### ដោយការអំលោះចេញ ឬនុក្ខនំពេនអរិយសចូ:

ទុក្ខរលត់ទៅ ព្រោះការរំលត់សមុទយមិនមែនដោយប្រការដទៃ ដូចយាំង ដែលត្រាស់ថា:

ଅଟ୍ଟୀର କିଥେ ଖର୍ବରୈହେ ଅଷ୍ଟୌ ଅୃତ୍ତିପର ଶିକ୍ଷ୍ୟ ରିଥରେ ଭିନ୍ୟ ଅନ୍ଟର ଅଷ୍ଟାର୍ବନାରେ ଖର୍ଚରାଖ ଅଭିମିକ୍ଷା ଅଭିନ୍ୟରେ ଶିକ୍ଷ୍ୟ ଅ ប្រៀបដូចដើមឈើ សូម្បីកាត់គល់ហើយកាលបើឬសនៅមាន ក៏រមែងដុះឡើង យ៉ាងណា ចំណែកផលគឺទុក្ខនេះពេលតណ្ហានុស័យនៅ មាន មិនបានរំលោះចេញទេក៏រមែងកើតឡើងរឿយៗ ។

ដូច្នោះ ពេលទ្រង់សំដែងពីការរំលត់ទុក្ខ ទើបត្រាស់ទុក្ខយ៉ាងនេះ ដើម្បីទ្រង់សម្តែងពីហេតុហៅថា សមុទយ ដោយពិតព្រះតថាគតជាម្ចាស់ ទាំងឡាយ ទ្រង់ប្រព្រឹត្តប្រៀបដូច សិហរាជ ដែលព្រះពុទ្ធគ្រប់១ព្រះអង្គ សំដែងការរំលត់ទុក្ខ រមែងបដិបត្តិក្នុងហេតុមិនមែនផល តែចំពោះ ពូកអន្យតិ៍រិយមានការប្រព្រឹត្តដូចសុនខ។ ពួកគេទាំងនោះពេលនឹងរំលត់ ទុក្ខក្តី ពេលនឹងសំដែងការរំលត់ទុក្ខក្តី រមែងបដិបត្តិក្នុងផល ដោយប្រកប ព្យាយាមធ្វើខ្លួនឱ្យលំបាក ( អត្តកិលមថានុយោគ) មិនបដិបត្តិក្នុងហេតុទេ ។ ព្រះបរមសាស្តាបដិបត្តិក្នុងហេតុ ព្រោះប្រព្រឹត្តប្រេវបដូច សីហៈ ទើបត្រាស់ព្រះតម្រាស់មានជាអាទិ៍ថា: យោ គស្សា យេទ ដូច្នេះ ក្នុងព្រះបាលីនោះបទ ថា តស្សា យេវ (នៃតណ្ហានោះតែម្តង) សេចក្តីថា សភាវិះនោះណានៃតណ្ហានោះ ដែលព្រះអង្គ ទ្រង់ប្រកាសទុកចុងក្រោយ ដោយអំណាច នៃការកើតនិងការតាំងមាំ ។

បទថា **អសេសវិរាឥនិរោធោ** (ការសម្រកចេញ និងការរំលត់ មិនមានសេសសល់) ជាដើម ទាំងអស់ជាវេវចន: របស់ព្រះនិព្វាន ព្រោះ អាស្រ័យព្រះនិញ្ជន តណ្ហារមែងរំលត់មិនមានសេសសល់ ដូច្នោះ ព្រះនិពាន្ធនោះ ព្រះដ៏មានព្រះភាគទ្រង់ត្រាស់ថាអសេសវិរាគនិរោធោ (ការរំលត់ដោយមិនសេសសល់) នៃឥណ្ហានោះនឹងព្រោះ អាស្រ័យ ព្រះនិព្វានទើបឈ្នះឥណ្ហាបាន រមែងលះដាច់ស្រឡះ រមែង រួចផុតបាន និង រមែងមិនជាប់ជុំពាក់ ដូច្នោះទើបត្រាស់ហៅ ព្រះនិព្វាន ថា ចាតោ (ការលះបង់ ) បដិនិស្សត្តោ (ការលះបង់ចោល) វិមុត្តិ(ការរួចផុត) អនាលយោ (ការមិនអាល័យ) ។

ការពិតព្រះនិញ្ចនមានមួយយ៉ាងប៉ុណ្ណោះ តែព្រះនិញ្ចននោះមាន ឈ្មោះហៅជំនួសជាច្រើន ដោយអំណាចនៃឈ្មោះ ដែលជាបដិបក្ស នឹង សង្ខតធម៌ទាំងអស់ ។

# ເລາເນນໍລາບໍ່ສຸວພອູອິສອຼ

ពាក្យថា ដោយលំដាប់បានដល់លំដាប់នៃទេសនានោះឯង ក្នុង អរិយសចួ ៤ : ទុក្ខសច្ច ជាសច្ចះដែលដឹងបានងាយ ជារបស់គ្រោតគ្រាត និងជារបស់ដែលដឹងទូទៅដល់សត្វទាំងឡាយត្រាស់ទុកមុន សមុទយសច្ច:. ឯសមុទយៈត្រាស់ទុកក្នុងលំដាប់នៃទុក្ខសច្ច: ដើម្បីសំដែងហេតុរបស់ ទុក្ខសច្ច:. និរោធសច្ច: ត្រាស់ទុកដោយលំដាប់សមុទយសច្ច: ដើម្បីសំដែង ឱ្យដឹងថា កាលណាហេតុរលត់ ផលទើបរលត់. មគ្គសច្ច:ត្រាស់ទុកក្នុង ទីបំផុត ខាងក្រោយ ដើម្បីប្រាប់នូវឧបាយគ្រឿងចាក់ធ្លុះនិរោធសច្ចៈនោះ ។ ម្យ៉ាងទៀត ព្រះដ៏មានព្រះភាគត្រាស់ទុក្ខសច្ចះមុន ដើម្បីឱ្យកើតធម៌ សង្វេគ ដល់ពូកសត្វដែលត្រេកអរ និងប្រាថ្នាសេចក្តីសុខក្នុងភព ត្រាស់ សមុទយសច្ចះក្នុងលំដាប់នៃទុក្ខនោះ ដើម្បីឱ្យដឹងថា ទុក្ខនេះមិនមែនអ្នក សាងក្រៅពីឥណ្ហាឡើយ។ បន្ទាប់មកទ្រង់ត្រាស់ទុក្ខនិរោធសច្ចះ ដើម្បីឱ្យ ធូរចិត្ត ដោយឃើញមានឧបាយ ជាគ្រឿងរំលត់ទុក្ខដល់សត្វទាំងឡាយ ដែល មានចិត្តសៅហ្មង ស្វែងរកឧបាយគ្រឿងចេញចាកទុក្ខ ព្រោះត្រូវទុក្ខ ព្រមទាំងឥណ្ហាគ្របសង្កត់ បន្ទាប់មកទើបត្រាស់មគ្គសច្ចះ ដែលជា ផ្លូវធ្វើឱ្យបានដល់ នូវនិរោធ ។

## នៅភូទនុក្ខអរិយសចូ:

ជាតិ ជរា មរណៈ ជាសភាវទុក្ខ ចំណែក សោកៈ បរិទេវៈ ទុក្ខ ទោមនស្សទុក្ខ ឧបាយាសទុក្ខ អប្បិយេហិសម្បយោគទុក្ខ បិយេហិវិប្បយោគទុក្ខ យម្បិច្ឆំនលភតិតម្បិទុក្ខ និងឧបាទានក្ខន្ធ ៥ ទុក្ខ ជាបកិណ្ណទុក្ខ ។

ចំណែកទុក្ខតា ៣ ឬទុក្ខ៣ សំដែងទុកនៅក្នុងគោលធម៌របស់ ព្រះពុទ្ធសាសនា គ្របសង្កត់នូវសេចក្តីសម្គាល់ទុក្ខទាំងអស់ក្នុង ត្រៃលក្ខណ៍ធម៌ គឹ: ( អនិច្ចំ ទុក្ខំ អនត្តា) ។

១- ទុក្ខទុក្ខតា ឬទុក្ខទុក្ខជាទុក្ខមានអារម្មណ៍ជាទុក្ខបានដល់ ទុក្ខផ្លូវ កាយនិងទុក្ខផ្លូវចិត្តយាំងសាមញ្ញ ត្រង់តាមសភាវ: ដូចជាការឈឺពោះ មិនសប្បាយ នឿយហត់ធ្វើកិច្ចការងារជាដើម ហៅថា ទុក្ខវេទនា ។ ២– វិបរិណាមទុក្ខតា ឬ វិបរិណាមទុក្ខ ជាទុក្ខព្រោះមានការ ប្រែប្រួល ឬជាទុក្ខបិទបាំងក្នុងភាពប្រែប្រួល ដែលមានអារម្មណ៍ ជាសុខ ឬទុក្ខវេទនានៃសភាវៈពិតមួយភ្លែត ។ សុខវេទនានេះ ស្មើគ្នានឹងទុក្ខបិទ បាំង ឬមានទុក្ខរហូតដល់ ក្លាយជាមានអារម្មណ៍ ឬបង្កឱ្យ មានទុក្ខភ្លាម១ នៅពេលណាសុខវេទនា ប្រែប្រួលទៅ ពោលម្យ៉ាងទៀត ថាសុខវេទនា នោះបង្កឱ្យកើតទុក្ខ ព្រោះការមិនពិតត្រូវវិនាសខ្លួនឯង (អធិប្បាយថា សុខវេទនាក៏គឺទុក្ខដែលប្រែប្រួលក្នុងមួយរយៈ ឬអត្រាមួយ ចំណែក) ។

៣- សង្ខារទុក្ខតា ឬសង្ខារទុក្ខជាទុក្ខរបស់សង្ខារទាំងឡាយ
 គ្រប់យ៉ាងដែលតាក់តែងពីហេតុនិងបច្ច័យបានដល់ ខន្ធ ៥ ដែលត្រូវ
 ប្បេតប្បេនក្បេបសង្កត់ដោយការកើតឡើង និងការចុះអន់ថយនូវបច្ច័យ
 ផ្សេង១ធ្វើឱ្យតាំងនៅមិនបាន ដែលទុក្ខនេះមាននៅក្នុងត្រៃលក្ខណ៍ធម៌។
 ទុក្ខក្នុងអរិយសច្ច: ៤ ជាទុក្ខខន្ធ ៥ របស់ធម្មជាតិ និងអនត្តា មានជាតិ
 ជាដើម ។ ជរាទុក្ខមាន ២ យ៉ាង:

- បាកដជរា = ជរាប៉ះពាល់ដល់អវយវះមានការច្លោះគ្រិច

បដិច្ឆន្នជរា = ជរារបស់អរូបធម៌ ដោយមិនមានប៉ះពាល់ដល់
 អវយវ: ដូចជាភ្លេច សតិបាត់ការចងចាំ ។

- អវិចិជរា = ជរាមិនមានស្នាម
- សវិចិជរា = ជរាមានស្នាម

លក្ខណៈទុក្ខ ជាលក្ខណៈទូទៅរបស់ធម្មជាតិមិនសំដៅទៅលើតែ សង្ខារមានវិញ្ញាណ ( ឧបាទិន្នកសង្ខារ) និងគ្មានវិញ្ញាណ ( អនុបាទ្និន្នកសង្ខារ) ទោះបីរបស់អ្វីឱ្យតែមានការ កើតឡើងត្រូវវិនាសទៅវិញជាធម្មតា។ ក្រៅ ពីនេះ នៅមានទុក្ខផ្សេង១ទៀតជាច្រើនអនេក ដូចជា :

 បដិច្ឆន្នទុក្ខ៖ ទុក្ខបិទបាំង ឬទុក្ខផ្ទូន១មិនចេញមកឱ្យឃើញ ដូចជាហិងត្រចេវ្រក ឈឺធ្មេញ ចិត្តក្តៅក្រហាយរោលរាលព្រោះភ្លើងរាគ:
 ភ្លើងទោស: ជាទុក្ខដែល ត្រូវសូរទើបដឹង។

អប្បដិច្ឆន្នទុក្ខ ទុក្ខមិនបិទបាំង ទុក្ខបើកចំហ ដូចជាត្រូវលាចាក
 សិក្ខាបទ ជាភិក្ខុត្រូវគេវាយ បាក់ធ្មេញជាដើម ។

បរិយាយទុក្ខ ទុក្ខដោយបរិយាយ ឬទុក្ខដោយអម បានដល់
 ទុក្ខទុក្ខ ដូចពោលខាងដើម នៅសល់ក្រៅពីនោះហៅថាទុក្ខវេទនា ។
 និប្បរិយាយទុក្ខ ទុក្ខដោយនិប្បរិយាយ ឬទុក្ខដោយត្រង់
 ជានដល់ការសោយ អារម្មណ៍ជាទុក្ខ ឬហៅថាទុក្ខទុក្ខ ឬទុក្ខវេទនា ។
 សង្ខារទុក្ខជាទុក្ខនៅក្នុងភូមិ ៣ របស់សត្វនិងសង្ខារ ព្រោះត្រូវ
 កើតនិងរលត់ទៅជាធម្មតា ទុក្ខវេទនា ដែលប្រព្រឹតទៅតាមផ្លូវចិត្ត
 ឈ្មោះថា ទុក្ខដោយសភាវ: និងដោយឈ្មោះ សុខវេទនាឈ្មោះថា
 វិបរិណាមទុក្ខ ឧបេក្ខាវេនា ឈ្មោះថាសង្ខារទុក្ខដូចគ្នា។ នៅមានទុក្ខ
 ដទៃ ច្រើនទៀតដូចជា: គញ្ហេក្ខន្តិមូលកទុក្ខ (ទុក្ខចុះកាន់គភ៌)

55

សព្ភវ៉ុដ្ឋានមូលកទុក្ខ (ទុក្ខនៅក្នុងគភ៌). ជាតស្សូបនិពន្ធិកទុក្ខ (ទុក្ខជាប់ ពាក់ពន្ធ័ខ្លួនរបស់អ្នកដែលកើតហើយ). អត្តូបក្កបទុក្ខ(ទុក្ខធ្វើដោយខ្លួនឯង) បរូបក្កមទុក្ខ (ទុក្ខកើតពីអ្នកដទៃធ្វើឱ្យ) ។

ការឈ្លោះវិវាទទាស់ទែង អាមីងដាក់គ្នានិងគ្នា រមែងជាទុក្ខខ្លះ ស្លាប់ខ្ខះ រវាងព្រះរាជានឹងព្រះរាជាខ្លះ គ្រហស្តជាមួយគ្រហស្តខ្មះ មានដល់មាតាបិតាជាមួយបុត្របងប្អូន មិត្តនិងមិត្តក៏ជាទុក្ខ។ ការះទ្វី សង្គ្រាមរវាងគ្នានិងគ្នា ត្រូវទទួលទុក្ខយាំងច្រើន។ កាធ្វើទុច្ចរិត ដល់អាជ្ញា កម្មផ្សេង១ដូចជា ប្លន់ទ្រព្យសម្បត្តិ ប្រព្រឹត្តខុសតាមផ្លូវភេទជាដើម នឹងត្រូវមានទោសផ្សេង១ ដល់ស្លាប់ខ្លះ មិនដល់ស្លាប់ខ្លះ ជាទុក្ខ ។ ការប្រកបកម្មទុច្ចរិតផ្លូវកាយ វាចាចិត្តលុះដល់ស្លាប់ទៅ បានទទួលទុក្ខក្នុង អបាយទុត្តតិ៍វិនិបាតនរក ក្នុងព្រះបាលីនិងអដ្ឋកថា ពោលនូវសេចក្តីទុក្ខ ដទៃ១ ដូចជាទុក្ខ ព្រោះមានរោគាព្យាធិផ្សេង១ មានជម្ងឺបេ្យតប្បេន ផ្លូវកាយជាដើម។ សេចក្តីទុក្ខព្រោះសង្ខេគ ក្នុងអតីតះដែលធ្លាប់ប្រព្រឹត្ត កន្លងមក អនាគតមិនទាន់មកដល់តើត្រូវជួបប្រសព្វនិ៍ងអ្វីខ្លះ ដែលជិវិត នឹងត្រូវទទួលឬក៏ដោះស្រាយ នូវវិបត្តិទាំងឡាយនោះជាយថាហេតុ ទាំងក្នុងបច្ចុប្បន្នកំពង់រស់នៅ ត្រូវរងទុក្ខក្នុងការស្វែងរកបច្ច័យ ៤ មាន អាហារសម្រាប់បរិភោគជាដើម ។

ចំពោះទុក្ខអរិយសច្ច: ជាទុក្ខដែលកើតពីកម្មកិលេសរបស់មនុស្ស សត្វ (ប្រើសព្ទតាមព្រះបាលីថា កើតពីទុក្ខសមុទយជាឈ្មោះ នៃតណ្ហា) ហើយក៏ទាក់ទងជាមួយ បរិញ្ញាកិច្ចត្រង់ចំពោះកិច្ចក្នុង អរិយសច្ចៈខទី១ បានដល់បរិញ្ញា អធិប្បាយថា ការកំណត់ដឹងតាមសភាព ពិតជាកិច្ច របស់ សត្វលោកដែលត្រូវធ្វើចំពោះ ទុក្ខក្នុង អរិយសច្ចៈ ។

រូមសេចក្តីថា ទុក្ខមានច្រើនប្រការ ប៉ុន្តែពោលដោយសង្ខេប សំដៅទៅលើ បញ្ចាប្បាទានក្ខន្ធទុក្ខ ឈ្មោះថាទុក្ខអរិយសច្ចៈ ឯទុក្ខលក្ខណៈ ជាទុក្ខទូទៅ មានអនិច្ចលក្ខណៈ ទុក្ខលក្ខណៈ អនត្តលក្ខណៈ របស់សង្ខារ លោក ។

### ក្នុងទុក្ខសមុទយអរិយសច្ច :

យ៉ាងដូចម្តេចហៅថា ទុក្ខសមុទយអរិយសច្ចះ? តណ្ហាណា ជាហេតុ ឱ្យកើតក្នុងភពថ្មី កំណត់ដោយ សេចក្តីត្រេកអរ ភ្លើតភ្លើនក្នុង អារម្មណ៍នោះ១បានដល់កាមតណ្ហា ភវិតណ្ហា និង វិភវិតណ្ហា ។

តណ្ហា រមែងកើតក្នុងទីណា តាំងនៅក្នុទីណា ?

ឆ្លើយ: បីយរូប និង សាតរូបណាមាននៅក្នុងលោក តណ្ហា នោះពេលកើត ក៏កើតពីបិយរូប សាតរូប ពេលតាំងនៅក៏ដូចគ្នា ។

អ្វីជាបិយរូប សាតរូប ក្នុងលោក ?

<u>ឆ្លើយ</u> :- ចក្ខុ រូប ចក្ខុវិញ្ញាណ ចក្ខុសម្ផស្សះ ចក្ខុសម្ផស្សវេទនា រូបសញ្ញា រូបសញ្ចេតនា ជាបិយរូប សាតរូប ។

សោត: សទ្ទ: សោតវិញ្ញាណ សោតសម្ផស្ស:
 សោតសម្ផស្សវេទនា សទ្ទសញ្ញា សទ្ទសញ្ចោតនា ជាបិយរូប សាតរូប ។

ឃាន: គន្ភ: ឃានវិញ្ញាណ ឃានសម្ផស្ស: ឃានសម្ផស្សវេទនា
 គន្គសញ្ញា គន្ថសញ្ចេតនា ជាបិយរូប សាតរូប ។
 ជីវ្ហា រស ជីវ្ហាវិញ្ញាណ ជីវ្ហាសម្ផស្ស: ជីវ្ហាសម្ផស្សវេទនា
 រសសញ្ញា រសសញ្ចេតនា ជាបិយរូប សាតរូប ។

– កាយ ផោដ្ឋព្វះ កាយវិញ្ញាណ កាយសម្ផស្ស កាយសម្ផស្សវេនា ផោដ្ឋព្វសញ្ញា ផោដ្ឋព្វសញ្ចេតនា ជាបិយរូប សាតរូប ។

- មនោ ធម្មារម្មណ៍ មនោវិញ្ញាណ មនោសម្ភស្សះ មនោសម្ភស្សវេទនា ផោដ្ឋព្វសញ្ញា ផោដ្ឋព្វសញ្ចេតនា ជា បិយរូប សាតរូប ដែលតណ្ហាកើតឡើង និង តាំងនៅអាស្រ័យ ពីលោកទាំងអស់ ។ ក្រៅពីនេះ មានសភាវទុក្ខ និងទុក្ខដទៃច្រើនទៀតចាត់ចូលក្នុងបកិណ្ណទុក្ខ ។

### สูอฉุสูลิเภอสายิลิยธิยลาหรียะเหยู:

គប្បីជ្រាបវិនិច្ឆ័យក្នុងនិទ្ទេសនៃមគ្គសច្ចុះដូចតទៅ :

**មនថា អយៈមេទ** ជាពាក្យ កំណត់ដើម្បីបដិសេធ មគ្គដទៃ ។ បទថា អរិយោ (អរិយៈ) ជាឈ្មោះអរិយៈ ព្រោះឆ្ងាយចាកកិលេស ទាំងឡាយ ដែលសម្លាប់ដោយមគ្គនោះ ព្រោះជាអរិយៈ និង ព្រោះ បាននូវអរិយផល អង្គ ៨ របស់មគ្គ ព្រោះហេតុនោះមគ្គ ទើបឈ្មោះថា អដ្ឋង្កិកោ (មានអង្គ៨) ។ ដែលឈ្មោះថា មគ្គ ព្រោះអត្ថថា ផ្លូវទៅកាន់ ព្រះនិញ្ជន រមែងត្រូវការស្វែងរក ឬរមែងស្វែងរកព្រះនិញ្ជន ឬជាសភាព សម្លាប់កិលេសទាំងឡាយ ។ យាំងដូចម្តេច ហៅថា អង្គមគ្គ ៨ ?

ព្រះដិមានព្រះភាគទ្រង់សំដែងថា មគ្គគឹអង្គមគ្គនោះឯង ក្រៅពី អង្គមគ្គមិនមាន ទើបត្រាស់ថា សម្មាទិដ្ឋិ ។ ល។ សម្មាសមាធិ ។ បណ្តា អង្គមគ្គ ៨ ទាំងនោះសម្មាទិដ្ឋិ =សម្មាទស្សនលក្ខណោះ មានការឃើញ ដោយប្រពៃ ជាលក្ខណៈ សម្មាសង្កប្បៈ = សម្មាអភិនិរោបនលក្ខណោ មានការលើកយកសម្បយុត្តធម៌ ឡើងដោយប្រពៃ ជាលក្ខណៈសម្នាវាចា= សម្មាបរិត្តហលក្ខណោ មានការកំណត់ដោយប្រពៃជាលក្ខណៈ សម្មាកម្មន្ត:= សម្មាសមុដ្ឋាបនលក្ខណោ មានការតាំងឡើងល្អ ដោយប្រពៃ ជាលក្ខណៈ សម្មាអាជីវ= សម្មាវោទានលក្ខណោ មានអាជីវៈល្អផូរផង់ ដោយប្រពៃ ជាលក្ខណៈ សម្មាវាយាមៈ = សម្មាបគ្គហលក្ខណោ មានសេចក្តីព្យាយាម ជ្នុងទុកដោយ ប្រពៃជាលក្ខណៈ សម្មាសតិ=សម្មាឧបដ្ឋានលក្ខណោ មាន ការប្រាកដដោយប្រពៃ ជាលក្ខណៈ សម្មាសមាធិ = សម្មាសមាធាន លក្ខណោ មានការតាំងចិត្តមាំ ដោយប្រពៃជាលក្ខណៈ ។

បណ្តា អង្គមគ្គទាំង ៨ អង្គមគ្គនិមួយ១ មានកិច្ចមុខ នាទី ៣ យ៉ាង សម្មាទិដ្ឋិដើមដំបូង រមែងលះមិច្ឆាទិដ្ឋិ ជាមួយនឹងកិលេស ដែលជាសឹក សត្រូវរបស់ខ្លួន ១ រមែងធ្វើនិរោធឱ្យជាអារម្មណ៍ ១ រមែងឃើញ សម្បយុត្តធម៌ទាំងឡាយ ដែលបិទបាំងដោយកំចាត់មោហៈ (អវិជ្ជា) បាន ១ សូម្បីសម្មាសង្កប្បៈ ក៏ន័យដូចគ្នារមែងលះមិច្ចាសង្កប្បៈ ធ្វើនិរោធឱ្យ ជាអារម្មណ៍ តែក្នុងសម្មាសង្កប្បៈ មានការប្លែកគ្នានៅត្រង់ការលើកឡើង នូវ សហជាតធម៌ ដែលមានសមាវាចាកំណត់ទុកដោយប្រពៃ សម្នាកមន្ត: រមែងញ៉ាំងការងារឱ្យតាំងឡើង ដោយប្រពៃ សម្នាអាជីវៈ ធ្វើឱ្យការចិញ្ចឹម ជីវិតល្អផូរផង់ សម្នាវាយាមៈមានការផ្គងទុកដោយល្អ សម្នាសតិមានការ ប្រាកដ និងសម្នាសមាធិរមែងតាំងមាំដោយល្អ ។

ម្យ៉ាងទេ្យតធម្មតាសម្នាទិដ្ឋិ ក្នុងចំណែកខាងដើម (លោកិយមគ្គ) មានខណៈផ្សេងគ្នា មានអារម្មណ៍ផ្សេងគ្នា មានអង្គមគ្គ៥ (វៀវសម្នាវាចា សម្នាកម្មន្ត: និងសម្នាអាជីវ:)។ តែក្នុងកាលនៃមគ្គមានខណៈតែមួយ (អង្គមគ្គ៨) មានអារម្មណ៍តែមួយ មានកិច្ចមុខនាទី ៤ យ៉ាង មានពាក្យ ជាអាទិថា ទុក្ខេញាណំ (ញាណក្នុងទុក្ខ) ។ សូម្បីសម្មាសង្កប្ប: ជាដើម ក៏ដូចគ្នា និង សម្មាទិដ្ឋិតែសម្មាសង្កប្បះមានកិច្ចមុខនាទី ៣ យ៉ាងដូចជា នេក្ខម្មសង្កប្បជាដើម។ ចំណែកអង្គមគ្គ ៣ មានសម្នាវាចា ជាដើមក្នុង ចំណែកខាងដើមក៏មានខណៈផ្សេងគ្នា មានអារម្មណ៍ផ្សេងគ្នា គឺរមែង ជាវិរតិខ្លះជាចេតនាខ្លះ លុះក្នុងខណៈនៃមគ្គ ជាវិរតិតែម្យ៉ាង។ ឯអង្គមគ្គ ២ គឺ សម្នាវាយាម: សម្នាសតិមានឈ្នោះ ៤ យ៉ាង ដោយអំណាចនៃ សម្មាប្បធាន ៤ និង សតិប្បដ្ឋាន ៤ ឯសម្មាសមាធិក្នុង ចំណែកខាងដើមក្តី ក្នុងខណៈនៃមគ្គក្តី ក៏ឈ្មោះថាត្រឹមតែសម្មាសម្មាធិ ប៉ុណ្ណោះ ។

ដោយលំដាប់ធមិ ៨ តាមដែលទ្រង់សំដែងមក ព្រះដ៏មានព្រះភាគ ជាម្ចាស់ទ្រង់សំដែងសម្មាទិដ្ឋិមុនដំបូង ព្រោះជាធម៌មានឧបការះច្រើន ដល់ព្រះយោគីអ្នកបដិបត្តិចាក់ធ្លុះព្រះនិញ្វន ដោយសម្មាទិដ្ឋិនេះព្រះអង្គ ត្រាស់ហៅថា បែទីបបំភ្លឺ សស្ត្រាគឹបញ្ហា ជាដើម ដូច្នោះព្រះយោគាវចរ អ្នកកំចាត់ភាពងងឹត គឺអវិជ្ជា ដោយបញ្ណាឈោ្មះសម្មាទិដ្ឋិបានដល់ វិបស្សនាញាណ ក្នុងកាលខាងដើម រួចសម្លាប់ចោរ គឺកិលេសរមែងសម្រេច ព្រះនិញនផុតចាកភ័យ ព្រោះហេតុនោះ ទើបព្រះដ៏មានព្រះភាគទ្រង់ សំដែង សម្មាទិដ្ឋិមុនគេក្នុងអង្គមគ្គ ៨ ។

ម្យ៉ាងទៀតសម្មាសង្កប្បៈ ជាធម៌មានឧបការៈច្រើនដល់សម្មាទិដ្ឋ ទើបត្រាស់ទុកក្នុងលំដាប់សម្មាទិដ្ឋិ ប្រៀបដូចហេរញ្លិកទទួលប្រាក់ទុក បត់ចុះបត់ឡើង ត្រូតពិនិត្យមើលកហបណៈក៏ដឹងថា កហាបណៈនេះ ត្រឹម ត្រូវកហាបណៈនោះមិនត្រឹមត្រូវ យ៉ាងណាព្រះយោគាវចរក៏ដូចច្នោះ ប្រើវិតក្កៈ ត្រិះរិៈហើយក្នុងកាលខាងដើម ពិនិត្យមើលដោយ វិបស្សនា ក៏បានជ្រាបថា ធម៌ពួកនេះជាកាមាវចរៈ ធម៌ពួកនោះ ជារូបាវចរៈ ជាដើម ឬប្រៀបដូចជាងឈើ ប្រើកាំបិតចាំងកំណាត់ឈើធំៗដែលបុរសចាប់កាន់ ខាងដងបត់ទៅមក រមែងប្រព្រឹត្តធ្វើក្នុងការងារ យ៉ាងណា ព្រះយោគាវចរ ក៏ដូច្នោះ កំណត់ធម៌ទាំងឡាយដែលវិតក្កៈត្រិះរិះរួចហើយ ដោយន័យថា ធម៌ពួកនេះ ជាកាមាវចរៈ ធម៌ពួកនោះ ជារូបាវចរៈ ដោយទ័យថា

រមែងបង្អោនទៅក្នុងការងារបាន ហេតុនោះ សម្មាសង្កប្បៈ មាន ឧបការៈ ច្រើនដល់សម្មាទិដ្ឋិ ទើបទ្រង់ត្រាស់សម្មាសង្កប្បៈ ក្នុងលំដាប់នៃសម្មាទិដ្ឋិ ។ ម្យ៉ាំងទៀតសម្មាសង្កប្បៈ ជាធម៌មានឧបការៈ ច្រើនដល់ សម្មាទិដ្ឋិ ព្រោះថា បុគ្គលត្រិះរិះហើយ រួចពោលវាចា ក៏សម្នាកម្មន្ត: កើតពីវាចាមុន ទើបប្រព្រឹត្តធ្វើអ្វី១បាន ឯសម្នាអាជីវៈក៏បានមកពីការ លះទុច្ចរិត រមែង ញ៉ាំងសុចរិតទាំង ២ ឱ្យល្អបរិបូណ៍នោះ ឯងហៅថា អាជីវដ្ឋមកសីល (សីលមានអាជីវៈជាទី៨) ដូច្នោះទ្រង់ត្រាស់សម្នាវាចា ក្នុងលំដាប់នៃសម្នា សង្កប្បៈ សម្នាកម្មន្តះក្នុងលំដាប់ នៃសម្នាវាចា និង សម្នាអាជីវះក្នុងសំដាប់ នៃសម្នាកម្មន្ត: ។ ព្រោះតែ អាជីវៈល្អបរិបូណ៍ទើបគួរមានការព្យាយាម តទៅទៀត ដែលជាការត្រាស់ សម្នាវាយាមះក្នុងលំដាប់នៃសម្នាអាជីវះ។ ដោយអាស្រ័យសេចក្តីព្យាយាមល្អ បរិបូណ៍ ក៏គប្បីធ្វើសតិឱ្យ តាំងមាំយ៉ាង ល្អក្នុងវត្ថា ៤ គឺកាយវេទនា ចិត្ត ធម៌ ជាដើម ទើបសំដែងសម្មាសតិក្នុង លំដាប់ នៃសម្នាវាយាម: ។

ការពិតពេលណាសតិតាំងមាំល្អហើយ ក៏ត្រួតត្រាពិនិត្យនូវធម៌មាន ឧបការ: និង មិនមានឧបការៈដល់សមាធិ ដើម្បីបានឯកគ្គតាចិត្ត ដល់សមាធិ ទើបត្រាស់សម្មាសមាធិក្នុងលំដាប់នៃសម្មាសតិ ។

ចំពោះធម៌ ៨ យ៉ាងនេះ មានការសង្គ្រោះចូលក្នុងខន្ធ ៣ : សម្មាវាចា សម្មាកម្មន្ត: និង សម្មាអាជីវៈសង្គ្រោះចូលក្នុងសីលខន្ធ ជាជាតិសង្គហៈ សម្មាវាយាម : សម្មាសតិ និងសម្មាសមាធិ សង្គ្រោះ ចូលក្នុង សមាធិខន្ធ ជាសញ្ជាតិសង្គហៈ ឯសម្មាទិដ្ឋ និង សម្មាសង្កប្បៈសង្គ្រោះចូលក្នុង បញ្ណាខន្ធ ជាកិរិយាសង្គហៈ ខន្ធទាំងនេះអាចចាត់ចូលទៅក្នុងអធិសីល អធិសមាធិ និង អធិប្បញ្ញាក៏បាន ព្រោះជាសភាវៈប្រព្រឹត្តទៅ ដើម្បីលោកុត្តរធមិ ។ អរិយមគ្គអង្គ ៨ ជាផ្លូវបដិបត្តិបញ្ច្រាស់ទិសនៃក្រសែវដ្ដៈ(ភវចក្ក) ហៅថា អនុសោតគាមិដែលតាក់តែងភពជាតិកំណើត យូរយារណាស់មកហើយ សម្រាប់ត្រេកអរសប្បាយរីករាយក្នុងកាមគុណទាំងឡាយ គិតគូរធ្វើយាំង ណា ឱ្យតែបានទទួលនូវសេចក្តីសុខសប្បាយ មួយគ្រា ទៅតាម ការដឹកនាំ នៃ**ពាហិរសាសនា**ទាំងឡាយ មានភាពល្ងិតល្ងង់ខ្វះការ ពិចារណារកការពិត គឺ សច្ចធម៌ ដូចដែលព្រះសម្មាសម្ពុទ្ធទ្រង់ត្រាស់ សំដែងទុក ។

ពេលព្រះអង្គបានត្រាស់ដឹង ទ្រង់សំដែងប្រាប់នូវ ធម៌ នាំសត្វចេញ ចាកទុក្ខ ជាបដិបក្ខពីធម៌ ដែលពុំមែនអ្នកត្រាស់ដឹង ម្ល៉ោះ ហើយការអប់រំ ចម្រើនមគ្គតាមព្រះសម្មាសម្ពុទ្ធ ជាផ្លូវត្រូវត្រង់ ខុសពីផ្លូវមុន១ ដែលយក ការប្រព្រឹត្តតបធម៌ ធ្វើខ្លួនឱ្យលំបាក និងត្រេកអរនៅក្នុងកាមគុណទាំង ឡាយ មានការសមាទានសីល ឬ ធ្វើសមាធិឱ្យបរិសុទ្ធសិន សីមធ្វើការអប់រំ ចម្រើនបញ្ណាជាក្រោយ ព្រោះបើសីលមិនបរិសុទ្ធ សមាធិក៏មិនល្អស្អាត ។ នេះជាការយល់ច្រឡំពុំត្រឹមត្រូវទេ បើធ្វើដូច្នោះ កិលេសទាំងឡាយ ដែលដេកត្រាំនៅក្នុងសន្តាន ដូចជា អនុស័យកិលេសជាដើម មិនអាច នឹង

រំលត់បាន ព្រោះសីលលះបានត្រឹមវិតិក្កមកិលេស ជាកិលេសគ្រោតគ្រាត ទោស មោហ:) ឯសមាធិគ្របសង្កត់នូវបរិយុដ្ឋានកិលេស (លោភ: ហៅថា កិលេសថ្នាក់កណ្តាល (នីវរណធម៌ ៥) ចំពោះ អនុស័យកិលេស ទាល់តែវិបស្សនាទើបលះបាន ដូច្នោះ ការបដិបត្តិធម៌ នៅក្នុងព្រះពុទ្ធ សាសនា ត្រូវតែយកបញ្ណាជាកំពូលធ្វើអ្នកនាំមុខ ទើបលះអនុស័យ មាន អវិជ្ជាធាតុនៅរុំព័ទ្ធជាមួយបាន ។ បញ្ហាបានមកពីការស្តាប់ សិក្សារៀនសូត្រ ព្រះបរិយក្តិឱ្យច្រើន យកសតិប្បដ្ឋាន ៤ ជាគោល ហើយត្រិះរិះពិចារណា ហៅថា (ចិន្តាមយបញ្ញា) រួចទើបអប់រំចម្រើន ផ្លូវចិត្តឱ្យស្អាតផូរផង់ហៅ ថា ភាវនាមយបញ្ហា ជាការចម្រើនចូលដល់ រូបធម៌ នាមធម៌ ។ ពេលណា បញ្ហាចេះតែចម្រើនឡើង ជាលំដាប់ក៏បានឃើញការពិត នូវសច្ចធម៌ ដែលថាមិនមានខ្លួនសត្វបុគ្គល មានត្រឹម តែសភាវៈ គឺរូបធមិ នាមធមិ កើតពីហេតុប្បច្ច័យ ពុំមាន ខ្លួនសត្វបុគ្គល ដែលថាយើងម្នាក់១នៅ ជាប់ការ ប្រកាន់សត្វបុគ្គលតូខ្លួនថា :

ឯតំ មម: នោះជារបស់អញ (តណ្ណា)
 ឯសោទមេស្ទិ នោះជាអញ (មាន:)
 ឯសោ មេ អត្តាតំ នោះជាខ្លួនរបស់អញ (ទិដ្ឋិ)
 ដោយស្វ័យប្រវត្តមិនចាំបាច់មានអ្នកណាលះ ឬប្រឹងលះនូវ
 ឧបាទានក្ខន្ធ គឺលះដោយអាស្រ័យបញ្ញា ។ ដោយហេតុនេះ ក្នុង

អរិយមគ្គអង្គ ៨ ព្រះដ៏មានព្រះភាគ ចាត់ទុកមុនគេនូវសម្មាទិដ្ឋិ (យល់ ត្រូវគឹបញ្ឈា) ។

ចំពោះសម្មាទិដ្ឋិ (នៅក្នុងសច្ចរិភង្គនិទ្ទេស) ព្រះសម្មាសម្ពុទ្ធទ្រង់ សំដែងថា ជាកម្មដ្ឋានក្នុងសច្ច: ៤ មានជាអាទិថា ទុក្ខេញាណំ (ការដឹងក្នុងទុក្ខ) ។ បណ្តា សច្ចទាំង ៤ នេះ សច្ច ២ ខាងដើម ជាវដ្តះដែលភិក្ខុ ទាំងឡាយតែង ប្រកាន់នូវ សច្ចុះជាវដ្ត: និងមិនប្រកាន់នូវសច្ចុះជាវិវដ្ត: ។

## ສຄຸລາຮົອສິເທພຍາຂຂໍ້ເຫເຊ່ງອສາເຫຼັອຄຸລາ ?

នៅក្នុងវិចនានុក្រម របស់សម្ដេចព្រះសង្ឃរាជ **ខ្លួល ឧភាគ** ខោត សាសសម្ដាប់ថា:

**ពណ្ណា** មានសេចក្តីថា: ចំណង់ សេចក្តីប្រាថ្នា សម្រេកស្រេកឈ្លាន ការអន្ទះអន្ទែង. ឈ្មោះ ធីតានៃមារ ។

<u>កិលេស</u> បានដល់ សេចក្តីសៅហ្មងចិត្តមានលោភះ ទោសះ មោហះ ជាដើម សំដៅដល់កាមគុណ ៥ ។

ពាក្យថា តណ្ហា ជាសភាវៈម្យ៉ាងកើតឡើងតាមទ្វារ៦ មាន ទ្វារភ្នែក ទ្វារត្រច្បេក ទ្វារច្រមុះ ទ្វារអណ្ដាត ទ្វារកាយ និងទ្វារចិត្ដ ពេលណាវិចិចិត្ដ កើតឡើងដឹងអារម្មណ៍តាមទ្វារណាមួយ វិញ្ញាណធាតុអាស្រ័យបច្ច័យ ស្ទុះចេញមកត្រេកអររីករាយ ទទួលយកអារម្មណ៍ពីខាងក្រៅទៅតាម ចំណង់ចំណូលចិត្តរបស់ខ្លួន សន្សំទុកក្នុងសន្តានសម្រាប់បន្តភព ជាតិកំណើត មានកាមភព រូបភព និងអរូបភព ។

សេចក្តីត្រេកអររីករាយចំពោះរបស់ខាងក្រៅនេះឯង ជាឈ្មោះ នៃតណ្ហាដែលចេះតែស្រេកឃ្លានហើយស្រេកឃ្លានទៀត ខ្វះកន្លះជានិច្ច បានរបស់រនះមិនគ្រប់គ្រាន់ក៏ចេះតែចង់បានទៀតមិនស្កប់ស្កល់ ជាប់ជំពាក់ និងវត្ថុកាមទាំងនោះមិនងាយលាងជម្រះចេញ ។ ដូចជា ពេលឃើញរូប តាមផ្លូវភ្នែក ចិត្តត្រេកអររីករាយយល់ថាជារបស់ស្អាតល្អប្រណីត គួរនែបនិត្យកេ្យកកើយ តណ្ហាកើតភ្លាមមួយរំពេច ពូសំឡេងពីរោះ ធំក្លិនក្រអូបឈ្ងួយ ឬមិនល្អយាំងណា ក៏ជាឧបការ: របស់តណ្ហា អណ្តាតលិណ ភ្លក់រសជាតិផ្អែមសាបប្រៃល្វីងជួរចត់ ការបរិភោគអាហារមានឱ្យជារស ឆ្ងាញ់ពិសាគួរញៀនញ៉ាំម និងធម្មារម្មណ៍ ការនឹកគិតរឿងអ្វីផ្សេងតាំងពី អនាគត និងបច្ចុប្បន្ន ក៏សុទ្ធតែរឿងរបស់តណ្ហាទាំងអស់ អតីត បើនិយាយឱ្យងាយ គឹមនោសញ្ចេតនាជាតូអភិសង្ខារអាស្រ័យតណ្ហា និងអវិជ្ជាជាបច្ច័យធ្វើកិច្ចឱ្យក្រសែវដ្ត:វិលមិនឈប់ឈរ ដូចដែលបាន ជម្រាបពីខាងដើមថា តណ្ហាមានមាត់ឬទ្វារប្រាំមួយសម្រាប់បរិភោគ កាមគុណ ៥ មិនចេះឆ្អែត ពុំមានថង់ដាក់ទុកនូវអារម្មណ៍ទាំងឡាយ ឱ្យតែបញ្ចូលតាមមាត់ក៍ ចេះតែទទួលពុំមានទំនេរ ប្រៀបដូច គេផឹកទឹក អំបិលយ៉ាងដូច្នោះ ដែលមាននៅក្នុង ពុទ្ធព្យាករណ៍ថា សេះមានមាត់ ២ ។ ម្យ៉ាងទៀត តណ្ហាប្រៀបដូច មហាសមុទ្រសាគរធំធេង នោះឯង

អាចទទួល ទឹកហូរពីគ្រប់ទិសទី មិនចេះពេញ ។ ទីណាមានតណ្ហា ទីនោះត្រូវមានកិលេស (គ្រឿងសៅហ្មងចិត្ត) មាន លោភ: ទោស: មោហ: ទិដ្ឋិ មាន: ហ៊ិរិ ឧត្តប្ប: ថីន: ឧទ្ធច្ច: និងវិចិកិច្ចាជាឈ្មោះនៃកិលេស ១០ និងឧបក្កិលេស ១៦ បង្កើត បានជា កិលេសផ្សេង១ច្រើនតទៅ ទៀត ។

ធម្មតា តណ្ហារួមជាមួយកិលេស មិនដែលធ្វើហេតុឱ្យបានសុខ តែងនាំមកនូវទុក្ខគ្រប់បែបយ៉ាង ដូច្នេះប្ញសគល់សកម្មភាពទាំងឡាយ នៅក្នុងរូបរាងកាយ ជារបស់រូបធម៌នាមធម៌មាន អរិជ្ជា ធ្វើហេតុ ជាមួយតណ្ហា និងខ្មបាទានថែមមួយទៀត ជា ៣ បង្កើតជាកម្លាំងគាំទ្រនូវ សេចក្តីទុក្ខតែម្យ៉ាង ។ តែដោយការមិនដឹង (អរិជ្ជា) សត្វលោកក៏ចេះតែ នាំគ្នាខិតខំបង្កើនចំណេះដឹងផ្នែកខាងផ្លូវលោក (សម្ភារ:និយម) រិតតែធ្វើ ឱ្យកិលេស រីកចម្រើន ដោយមានវត្ថុល្អ១ សម្រាប់សម្រួលដល់ជីវភាពរស់ នៅពិតមែន តែសេចក្តីទុក្ខដែលកើតពីតណ្ហា នៅតែប្រជុំចុះក្នុងដួងចិត្ត របស់សត្វលោកគ្រប់១គ្នា ធ្វើឱ្យក្តៅក្រហាយ ដុតរោលចិត្តគ្មានស្រាក ស្រាន្ត ។

តណ្ហាបើពោលដោយត្រង់សំដៅដល់សេចក្តីប្រាថ្នា និងការរីករាយ ត្រេកត្រអាលទៅលើវត្ថុកាមពីខាងក្រៅតាមរូបភាពច្នៃប្រឌិតនូវឧបករណ៍ ផ្សេង១ តាមចំណង់ចំណូលចិត្ត ការផលិតគ្រឿងឧបភោគបរិភោគ និង គ្រឿងប្រើប្រាស់យ៉ាងទំនើប ការពេញចិត្ត ក្នុងការស្តាប់ចម្រៀងរាំរែក កំសាន្តសប្បាយ មើលកុន មើលល្ខោន ប្រព្រឹត្តអំពើពាលាអាវាសែ ធ្វើការងារដើម្បីបច្ច័យ ៤ ជាដើម សុទ្ធតែតូតណ្ហា ។ ពេលពូសំឡេង ចម្រៀងមួយច្រេច ការស្រូបយកក្លិន ដឹងរស ការប៉ះពាល់នូវផោដ្ឋព្វៈ និងការនឹកគិតពីរឿងអ្វី មួយភ្លែត តណ្ហាកើតនៅក្នុងសន្តានចិត្តភ្លាម ។ រូមសេចក្តីថាឱ្យតែមានការយល់ខុស ធ្វើខុស ប្រកាន់ខុស ពោលវាចាខុស សុទ្ធតែត្រូវតណ្ហាឆក់យក ព្រោះបបញ្ចូធម៌ : តណ្ហា ទិដ្ឋិ និងមាន: ធ្វើលោកនេះឱ្យយឺតយូរ កម្របានរួចផុតពីទុក្ខសង្សារវដ្ត ដែលលោភ: ធម៌ប្រចាំលោកមិនងាយនឹងលះឱ្យដាច់ស្រឡះ ដែលព្រះសម្មាសម្ពុទ្ធ ទ្រង់ត្រាស់សំដែងថា លោភ:ជាចំណងយ៉ាងមាំក្រៃលែង ។

នៅពេលតណ្ហាកំពុងកើត កិលេសគ្រឿងសៅហ្មងចិត្ត ក៏កើតលូត លាស់ដុះដាលព្រោងព្រាតភ្លាម ដូច មេរោគកើតរួមជាមួយអកុសលចិត្ត ។ ចំពោះទុក្ខសច្ច: ជាសភាវ: គួរខ្លាច គួររង្កៀសតក់ស្លុត ជាឈ្មោះ ទុក្ខប្រចាំវដ្តះតែមួយគ្មាន ២ ហៅថា ផលរបស់ហេតុ (សមុទយទុក្ខ) ទីណាមានតណ្ហាទីនោះ ត្រូវតែមានទុក្ខ (ទុក្ខប្រចាំវដ្ត:) ព្រោះក្នុង បដិច្ចសមុប្បាទធម៌សំដែងតែពីហេតុនិងផល ឯផលកើតពីហេតុ ហើយក៏មិនដែលផលកើតខុសពីហេតុ បានន័យថា ហេតុច្រើន យ៉ាងណា ផលត្រូវសម្រេចតែម្យ៉ាងប៉ុណ្ណោះ ។

**អត្ថនៃមន អទ៌ភ្ញា មចូយា** (វិសុទ្ធិមត្តបញ្ហាភូមិនិទ្ទេស)

១- អកុសលកម្មមានកាយទុច្ចរិតជាដើម ឈ្មោះអវិន្ទិយៈ ប្រែថា មិនតួរបាន ព្រោះអត្ថថាមិនតួរបំពេញ ធម្មជាតិណារមែងបាននូវអវិន្ទិយៈ ធម្មជាតិនោះ ទើបឈ្មោះអវិជ្ជា (បានរបស់ដែលមិនតួរបាន) ។

២- កុសលកម្ម មានកាយសុចរិតជាដើម ឈ្មោះវិន្ទិយ: ( ប្រែថាគួរ បាន) ព្រោះអត្ថផ្ទុយគ្នា( គឺការបំពេញ) ធម្មជាតិណារមែងមិនបាននូវវិន្ទិយ: ធម្មជាតិនោះ ទើបឈ្មោះថា អវិជ្ជា ( មិនបានរបស់ដែលគួរបាន)

៣- ធម្មជាតិណាធ្វើអត្ថ គឺគំនរនៃខន្ធទាំងឡាយមិនប្រាកដ ធ្វើអត្ថ
 គឺគ្រឿង ត នៃអាយតនៈទាំងឡាយមិនប្រាកដ ធ្វើអត្ថគឺភាពសូន្យទទេ
 នៃធាតុទាំងឡាយមិនប្រាកដ ធ្វើអត្ថគឺ សេចក្តីពិតនៃសច្ចៈទាំងឡាយ
 មិនប្រាកដ ធ្វើអត្ថគឺ ភាពជាធំនៃឥន្ទ្រិយទាំងឡាយមិនប្រាកដ ហេតុនោះ
 ធម្មជាតិនោះ ទើបឈ្មោះថា អរិជ្ជា (ធ្វើអត្ថនៃខន្ធជាដើម មិនប្រាកដ) ។

៤- ធម្មជាតិណាធ្វើអត្ថ ៤ យ៉ាង(ក្នុងអរិយសច្ច:៤) ដែលពោល ដោយអត្ថ ថាប្បេតប្បេនក្បេបសង្កត់ជាដើម នៃសច្ច: មានទុក្ខសច្ច: ជាអាទិ មិនប្រាកដ ហេតុនោះធម្មជាតិនោះ ទើបឈ្មោះថា អវិជ្ជា (ធ្វើអត្ថ នៃអរិយសច្ច:មិនប្រាកដ) ។

៥– ធម្មជាតិណាញ៉ាំងសត្វទាំងឡាយ ឱ្យអន្ទោលទៅក្នុងកំណើត គតិ **ភពទិញ្ញារសាខ្លិតិ** និងសត្តាវាសទាំងពួងក្នុងសង្សារ ដែលប្រាសចាក នូវទីបំផុត ហេតុនោះធម្មជាតិនោះ ឈ្មោះថាអវិជ្ជា ។ ៦- ធម្មជាតិណា រមែងអន្ទោលទៅក្នុងបញ្ញត្តិធម៌ទាំងឡាយ មាន ស្រី និងប្រុសជាដើម (មិនមែនជាបរមត្ថ) ហេតុនោះធម្មជាតិនោះ ឈ្មោះ អវិជ្ជា។ ម្យ៉ាងទៀតធម្មជាតិឈ្មោះអវិជ្ជា កើតឡើងតាមអាយតន: ប្រាំមួយក្នុងកាមភព រូបភព មានត្រឹមតែធាតុ ៣ គឺ ចក្ខុធាតុ សោតធាតុ និងមនោធាតុ ជាអាយតន: ៣ ឯអរូបធាតុ មានតែមនោធាតុមួយ អាយតន:មួយប៉ុណ្ណោះ ព្រោះបិទជាំងនូវវត្ថុ និង អារម្មណ៍នៃវិញ្ញាណ មានចក្ខុវិញ្ញាណជាដើម និងធម៌ទាំងឡាយ ដែលជាបដិច្ចសមុប្បាទ: (គឺបច្ច័យ) ដូច្នេះក៏បាន (ដោយសភាវ:) ។

ចំពោះតណ្ហា និងកិលេស ពិតមែនមានឈ្មោះផ្សេងគ្នា តែន័យ សេចក្តីដូចគ្នា គ្រាន់តែតណ្ហា មានទីតាំងច្បាស់លាស់ ។

**ទោតុរបស់អទីខ្លា** (វិសុទ្ធិមត្តបញ្ហាភូមិនិទ្ទេស)

នៅក្នុងវិសុទ្ធិមគ្គ បញ្ណាភូមិនិទ្ទេសបានបញ្ជាក់ថា ចំពោះអរិជ្ជាក្នុង បច្ចយាការនេះ ព្រះង៍មានព្រះភាគជាម្ចាស់ត្រាស់ទុកខាងដើមថា អរិជ្ជា មិនមានហេតុមិនបាន ព្រោះថា ហេតុរបស់អវិជ្ជា បានត្រាស់ទុក (ក្នុងព្រះបាលី) អាសវសមុទយា អរិជ្ជាសមុទយោ (ម.មូ.១២/១០០) បានសេចក្តីថា ការកើតឡើងនៃអរិជ្ជា ព្រោះការកើតឡើងនៃអាសវៈ ដោយបរិយាយ (គឺហេតុដោយអម) ដែលជាហេតុ (ពោលបានថាអរិជ្ជា) ជាតូមូលហេតុ សូរថាការបរិយាយនោះគឺអ្វី? ឆ្លើយ ព្រោះជាសីស: (កំពូលហេតុ) ក្នុងវដ្តកថា (គឺព្រះធម្មទេសនា ពោលពីវដ្ត:) ។ ព្រះដ៍មាន ពេលសម្តែងវដ្តកថា ទ្រង់ត្រាស់លើកយកធម៌ ព្រះភាគ ទ ប្រការ ជាសីស: គឺអវិជ្ជាខ្លះ ដូចដែលត្រាស់ថា: ៉ម្នាលភិក្ខុទាំងឡាយខាងដើម ខាងចុងនៃអវិជ្ជាមិនប្រាកដខាងក្រោយមកទើបកើតមាន ដូច្នេះក៏មិនមែន ឬ ? តាមពិតអវិជ្ជាមានវត្ថុនេះជាបច្ច័យប្រាកដ ដូចដែលត្រាស់ថា "ម្នាល ភិក្ខទាំងឡាយខាងដើមខាងចុងនៃភវតណ្ហា មិនប្រាក**ដ**ថា មននេះ ភវតណ្ហាមិនមាន ក្រោយមកទើបថាមិនមាន តាមពិតភវតណ្ហា មានរបស់ នេះជាបច្ច័យប្រាកដ ។ ដូច្នេះសូរថាព្រោះហេតុអ្វី ព្រោះ ព្រះដ៏មានព្រះ ភាគពេលត្រាស់វដ្តកថា ទ្រង់ត្រាស់ធម៌ ២ គឺអវិជ្ចា និង តណ្ហាជាសិស: ជាហេតុពិសេសរបស់កម្ម ដែលជាទុគ្គតិគាមី ដោយបុថុជ្ជន អ្នកត្រូវអវិជ្ជា គ្របសង្កត់ រមែងធ្វើកម្មជាទុគ្គតិគាមី ច្រើនអនេកប្រការ មានបាណាតិបាត ជាដើម ដែលមិនជាទីពេញចិត្ត ព្រោះក្តៅដោយភ្លើង កិលេសទាំងឡាយ នាំមកនូវអនត្ថ:ដល់ខ្លួឯង ព្រោះធ្លាក់ទៅក្នុងទុត្តតិ ដូចគោដែលគេសម្លាប់ ដុតរោលដោយភ្លើង ។

ចំណែកភវតណ្ហា ជាហេតុពិសេសរបស់កម្មជាសុគតិគាមី ដែលបុថុជួន ត្រូវតណ្ហាគ្របសង្កត់ រមែងធ្វើកម្មជាសុគតិគាមិច្រើន អនេកប្រការមាន វៀវចាក បាណាតិបាតជា ជាកម្មគួរត្រេកអររីករាយ ពេញចិត្តប្រាសចាក សេចក្តីក្តៅក្រហាយចិត្ត ដោយភ្លើងកិលេស និង ជាកម្មមានគុណតម្លៃគួរ បន្ទោបង់ចេញនូវសេចក្តីទុក្ខក្នុងទុគតិ ញ៉ាំងឱ្យ ទៅកាន់សុគតិ ដូចតោមាន អាការ: ពោលមកហើយនោះ (មិនរមែងផឹក នូវទឹកក្តៅ) ព្យាយាមផឹក ទឹកត្រជាក់ ដែលមានរសឆ្ងាញ់ និង បន្ទោបង់ការនឿយហត់ របស់ខ្លួន បានផង ។

ធម៌ទាំង ២ ដែលជាសីស: ក្នុងវដ្តកថានោះ ក្នុងលាងសូត្រព្រះដ៏ មានព្រះភាគទ្រង់សំដែងបដិច្ចសមុប្បាទ ទេសនាលើកធម៌ មួយ ខ ជាមូល ដូចយ៉ាងថា ម្នាល "ភិក្ខុទាំងឡាយសង្ខារ មានអរិជ្ជា ជាហេតុ វិញ្ញាណមាន សង្ខារជាហេតុ" ក៏មានន័យតែមួយដូចគ្នា "ម្នាលភិក្ខុ ទាំងឡាយ តណ្ហា រមែងលូតលាស់ ដល់បុគ្គលអ្នកសម្លឹង ឃើញតែពីអ្វី១ គួរពេញចិត្ត ក្នុងធម៌ ទាំងឡាយ ជាទីតាំងនៃឧបាទាន ព្រោះតណ្ហាជាបច្ច័យ ។ ក្នុងលាងសូត្រក៏ ទ្រង់សំដែង (បដិចូសមុប្បាទ) ទេសនាលើកធម៌ទាំង ២ ជាមូលដូចថា ំម្នាលភិក្ខុទាំងឡាយ កាយនេះ សម្រាប់មនុស្សល្ងង់ខ្លៅ គ្របសង្កត់ដោយ អវិជ្ជា និង តណ្ហា ហេតុដូច្នេះ កាយនោះជានាមរូប ខាងក្រៅផង ទាំងពីរ នេះជាទ្វិយ (ជាតូគ្នា) ព្រោះអាស្រ័យទ្វយធម៌ គឺអាយត្តន: ៦ រមែង សោយសុខ និង ទុក្ខ ។

ក្នុងបទទេសនានោះ ទេសនាថា អវិជ្ជាបច្ចយាសង្ខារា សង្ខារ ទាំងឡាយមាន ព្រោះបច្ច័យ គឺ អវិជ្ជា ំ ជាដើម ចំពោះក្នុងទីនេះ គប្បីជ្រាបថា ជាទេសនា ដែលមាន លក្ខណាទិចតុករបស់អវិជ្ជា ។ អវិជ្ជា

មានការមិនដឹងជាលក្ខណៈ មានការធ្វើឱ្យវង្វេងជារស មានការបិទបាំង (ខ្វះខាតនូវសភាវៈ) ជាបច្ចុប្បដ្នាន មានអាសវៈជាបទដ្ឋាន ។

> អ្វី១កើតឡើង ដើម្បីរលត់ អ្វី១ប្រាសព្រាត់ ដោយធ្លាប់ជួបស្តី អ្វី១ស្រឡាញ់ ដើម្បីទុក្ខភ័យ អ្វី១សម្ភី សម្លឹងត្រើយនាយ ។

## ສສຶຍງາຍເຕເອົສຍໍສູ້ສາຍສອງ:

*~~~* 

ក្នុងជីវិតរស់នៅប្រចាំថ្ងៃ ត្រូវជួបនូវបញ្ហាយ៉ាងច្រីនទៅតាមវិបាក របស់កម្ម ដូចជាការស្វែរកអាហារចិញ្ចឹមជីវិត បុត្រ ភរិយាក្រុមគ្រួសារ ការនឹកគិតពីរឿងដទៃ១ ការប្រព្រឹត្តធ្វើការងារ គ្រប់យ៉ាង (ទុក្ខ) ជួបនូវ គ្រោះថ្នាក់ផ្សេង១ ដែលមិនអាចដឹងមុន ។ តាមព្រះតម្រាស់របស់ ព្រះសម្មាសម្ពុទ្ធ ជីវិតនេះមានការស្វែងរក ៣ យ៉ាង :

១- ស្វែងរកកាម (ការស្វែងរកទ្រព្យសម្បត្តិជាដើម)

២- ស្វែងរកភព (រកទឹកន្លែងរស់នៅទាំងបច្ចុប្បន្ន និងបរលោក មាន ភព ៣១ ជាដើម) ។

៣– ស្វែងរកព្រហ្មចរិយធមិ (ស្វែងរកធម៌មកប្រតិបត្តិដើម្បីព្រះ និញ្ជន) ។

ក្នុងការស្វែងរក ២ ចំណុចខាងលើ សត្វលោក មិនអាចច្យេសវាង ព្រោះចាំបាច់ត្រូវរកទទួលទាន គឺ រកទ្រព្យសម្បត្តិមានគ្រឿង ឧបភោគ បរិភោគជាដើម ។ ការស្វែងរកទ្រព្យសម្បត្តិ ជាហេតុនាំមកនូវការកង្វល់ ខ្វល់ខ្វាយខ្លាំង គិតតូរធ្វើយ៉ាងណាឱ្យតែចំណេញទោះមាន ឧបសគ្គយ៉ាង ណា ក៏ខំប្រឹងដើម្បីសម្រេចតាមបំណង ។

សកម្មភាពទាំងអស់នេះ ជាទង្វើនៃរូបធម៌នាមធម៌ ហៅថា អភិសង្ខារ (បុញ្ណាភិសង្ខារ អបុញ្ណាភិសង្ខារ អនេញាភិសង្ខារ) មានអរិជ្ជា ជាបច្ច័យធ្វើហេតុជាមួយឥណ្ណា និងឧបាទាន បង្កកម្លាំងទាញ លោកឱ្យ វិលចុះវិលឡើងនៅក្នុងសេចក្តីទុក្ខ ប្រែប្រូលមិននៅស្ងៀមជួនណាជួប នឹង សេចក្តីសុខ (សុខវេទនា) ជួនណាជួប នឹងទុក្ខ ឬ អទុក្ខមសុខវេទនា ដុតពេលជីវិត ឱ្យក្តៅខ្លោចផ្សា ត្រប់ពេលវេលា ដោយពុំបានដឹងអ្វីបន្តិច បន្ទូចសោះឡើយ ។ ពេលកំពុងត្រេកអររីករាយ សប្បាយ នឹងអារម្មណ៍ ណាសេចក្តីត្រេកអររីករាយនោះ ហូរចេញពី ក្នុងចិត្តសន្តាន ព្រោះមាន អរិជ្ចាសវ: គ្រឿងត្រាំបង្កើតចំណង់ (ឥណ្ណា) ទៅតាមតម្រូវការសាប ព្រោះបណ្តុះពូជ កិលេសយ៉ាងច្រើនរាប់មិនអស់ដូចជា :

១- វិតិក្កមកិលេស ឈ្មោះកិលេសគ្រោតគ្រាតដូចជាលោភៈ ទោសៈ មោហៈជា ដើមលះដោយសីល ។

២– បរិយុដ្ឋានកិលេស ឈ្មោះកិលេសថ្នាក់កណ្តាលដូចជា នីវរណៈ ធមិ ៥ គ្របសង្កត់ដោយ សមាធិជាវិក្ខម្ភនប្បហាន ។

៣- អនុស័យកិលេស ឈ្មោះកិលេសថ្នាក់ល្អិតដេកត្រាំនៅក្នុងចិត្ត កម្រលះផ្តាច់ លុះណាតែវិបស្សនាបញ្ហា ទើបរលាស់លាងជម្រះចេញបាន មាន៧ គឺ:កាមរាគានុស័យ ១ ភវរាគានុស័យ ១ បដិឃានុស័យ ១ មានានុស័យ ១ ទិដ្ឋានុស័យ ១ វិចិកិច្ឆានុស័យ ១ និង អវិជា្ជនុស័យ ១ នៅក្នុងព្រះអភិធម្មត្ថសង្គហ: ៩ បរិច្ឆេទព្រះឧត្តមនីអ៊ឺស៊ូរ បានសរសេរថា: **កិលេសមាន ៩ កង និង ឧបក្កិលេស ១៦** គឺ :

9- អាសវ: : ធម៌ជាគ្រឿងត្រាំមាន ៤ យ៉ាង គឺ :
 កាមាសវ: : សេចក្តីប្រាថ្នាក្នុងកិលេស កាម និងវត្ថុកាម
 ភវាសវ: : សេចក្តីពេញចិត្តក្នុងរូបភព និងអរូបភព 9
 ទិដ្ឋាសវ: : បានដល់មិច្ឆាទិដ្ឋិ ៦២
 អវិជ្ជាសវ: : អវិជ្ជា ៤ និងអវិជ្ជា ៨

២- ឱុឃ: គឺអន្លង់មានរាគ: ជាដើមកើតច្រើនឡើងដូច អន្លង់ទឹក ៤ យ៉ាង បានដល់ កាមោឃ: ភវោឃ: ទិដ្ឋោឃ: និងអវិជ្ជោឃ: ។

៣- យោគ: គ្រឿងប្រកបសត្វទុកមាន ៤ យ៉ាងគឺ :

កាមយោគ: ភវយោគ: ទិដ្ឋិយោគ: និងអវិជ្ជាយោគ: ។

៤- គន្ភ: គ្រឿងចងរូបរិតរូបកាយទុក និង នាមកាយចង អនាគត កាយ និងបច្ចុប្បន្នកាយមាន ៤ យ៉ាង គឺ :

អភិជ្ឈាកាយគន្ថ: សេចក្តីលោភក្លៀវក្លាគិតយកទ្រព្យអ្នកដទៃ ព្យាបាទកាយគន្ថ: ទោស: ក្លៀវក្លាគិតចងព្យេរ សីលព្វត្តបរាមាសកាយគន្ថ: ការកាន់យកលទ្ធិក្រៅ ព្រះពុទ្ធសាសនា ឥទំសច្ចាភិនិវេសកាយគន្ថ: កាប្រកាន់មាំថាចំណែកនេះជា របស់ពិត ។

៥- ខុបាទាន : ការប្រកាន់មាំចាប់យកបញ្ចុក្ខន្ធ មកធ្វើជារបស់ខ្លួន មាន ៤ យ៉ាង គឺ: កាមុបាទាន ទិដ្ឋប្បាទាន សីលព្វតុប្បាទាន និង អត្តវាទុប្បាទាន ។ ៦- នីវរណ: គ្រឿងរារាំងផ្លូវល្អមាន ៦ យ៉ាង គឺ :

កាមឆន្ទៈ ព្យាបាទៈ ថិនមិទ្ធៈ ឧទ្ធច្ចកុក្កុច្ចៈ វិចិកិច្ឆា និង អវិជ្ជា ។ ៧– អនុស័យ ធម៌អាក្រក់ (កិលេសធម៌) ដេកត្រាំនៅ ក្នុងសន្តាន បើមិនមានហេតុប្បច្ច័យ ក៏សម្ងំនៅលុះមានហេតុមានបច្ច័យ គ្រប់គ្រាន់ ក៏កើតភ្លាមឡើងមានប្រាំពីរគឺ :

កាមរាគានុស័យ ភវិរាគានុស័យ បដិឃានុស័យ មានានុស័យ ទិដ្ឋានុស័យ វិចិកិច្ឆានុស័យ និង អវិជ្ជានុស័យ ។

៨- សំយោជំនៈ ក្នុងព្រះសូត្រមាន ១០ យ៉ាង គឺ :

កាមរាគ: រូបរាគ: អរូបរាគ: បដិឃ: មាន: ទិដ្ឋិ សីលព្វត្តបរាមាស: វិចិកិច្ឆា: ឧុទ្ធចួ: និង អវិជ្ជា ។ សំយោជន: ក្នុង ព្រះអភិធម្មក៏មាន ១០ ដែរគឺ : កាមរាគ: ភវរាគ: បដិឃ: មាន: ទិដ្ឋិ សីលព្វតបរាមាស: វិចិកិច្ឆា ឥស្សា មច្ឆវិយ: និង អវិជា្ជ ។

៩- កិលេស ១០ យ៉ាងគឺ : លោភៈ ទោសៈ មោហៈ មានៈទិដ្ឋិ វិចិកិច្ឆា ថិនៈ ឧទ្ធច្ចៈ អហ៌ិរកៈ អនោត្តប្បៈ ។ បើពោលដោយ វត្ថុដែលជាទីកើតនៃជាតិ និង តណ្ហាមាន ៤ ប្រការគឺកាមាសវៈ ភវាសវៈ កាមោឃៈ ភវោឃៈ កាមយោគៈ ភវយោគៈ កាមរាគានុសយៈ ភវរាគានុសយៈ ។ ឧបក្តិលេស ១៦ គឺ : អភិជ្ញាវិសមលោភៈ ទោសៈ កោធៈ ឧបនាហៈមក្ខៈ បឡាសៈ ឥស្សា មច្ឆរិយៈ មាយា សាថេយ្យៈ ថម្ភៈ សារម្ភៈ មានៈ អតិមានៈ មទៈ បមាទៈ ។

បើពោលដោយវត្ថុដែលជាទីកើតនៃ ទិដ្ឋិចរិតមាន ៣ ប្រការ គឺ សីលព្វត្តបរាមាស ការប្រកាន់យកសីល និង វត្តខាងក្រៅ ឥទំសច្ចាភិនិវេសះ ការប្រកាន់មាំថាចំណែកនេះជារបស់ពិត អត្តវាទ ពោលថាមានខ្លួនប្រាណ នៅក្នុងអត្តភាព ។ តណ្ហាចរិតនាំសត្វទៅកាន់សុគតិ ឯទិដ្ឋិចរិតនាំសត្វ ទៅកាន់ទុត្តតិ នេះជាចរិតរបស់សត្វ ដែលកើតនៅក្នុងភពបី ។

កិលេសទាំងអស់ប្រសូត្រចេញពីតណ្ហារួមគ្នា ធ្វើចលនាមិន ស្រាកស្រាន្ត ទោះបីធ្វើសកម្មភាពអ្វី១ ក៏ប្រព្រឹត្តទៅ ត្រឹមតែ រូបធម៌នាមធម៌ ពុំមែន យើងអ្នកបង្គាប់បញ្ជា មានចៅហ្វាយតណ្ហា នៅពីក្រោយ រុញច្រានហេតុ នោះ ឱ្យប្រព្រឹត្តធ្វើអំពើកម្មដូចជា ដេក ដើរ ឈរ អង្គុយ ព្យាយាមសិក្សា រេវ្មនសូត្រធ្វើហត្ថកម្ម ពោលវាចាស្តិ៍និយាយ នឹកគិតរឿងរ៉ាវធ្វើបុណ្យធ្វើ ទាន (កុសល) ក៏សុទ្ធតែកម្លាំងតណ្ហាលាយឡំ ដោយកុលសផងដែរ ។ ប៉ុន្តែដរាបណានៅមិនទាន់លះអវិជ្ជាអស់ទេងរាបនោះ តណ្ហានៅតែមាន ព្រោះជាដំណើរប្រព្រឹត្តទៅនៃវដ្ដ: នោះហើយ ជីវិតសត្វលោករស់នៅ សព្វថ្ងៃ ជាជីវិតបំរើតណ្ហា និង កិលេស ទោះបានអ្វី១ ពីលោកមានលាភ មានយស សរសើរសុខយ៉ាងណាក៏ជា អំណោយ ផលបុណ្យពីកម្មប្បច្ច័យ មានតណ្ហាជាអ្នកដឹកនាំ ព្រោះយើងគ្នាន ខ្លួនក៏ពុំមាននឹងទទួលអ្វី១ មានតែ

រងទុក្ខទោសក្ររហេមរហាម លំបាកទៅវិញ ។ ពេលណាបានជួបនូវ សេចក្តីសុខ (សុខវេទនា) មួយភ្លេត ក៏នឹកស្មានថាសុខពិត ដូចជាឱកាសរក ទ្រព្យសម្បត្តិបានច្រើន ចិត្តក៏ត្រេកអររីករាយសប្បាយ. មានបុណ្យសក្តិ ខ្ពង់ខ្ពស់ ប្រកបដោយមាន: វិតតែបង្កើន កិលេសកាន់តែច្រើន នាំឱ្យមាន ការប្រព្រឹត្តអំពើខុសឆ្គងកាន់តែច្រើនដែរ។ ក្នុងដំណើរនេះ តណ្ហាជាអ្នក ត្រួតត្រាពិភពលោកខាងក្នុងផង ខាងក្រៅផង ឱ្យបញ្ចេញសកម្មភាព ទៅតាមអធ្យាស្រ័យរបស់ខ្លួន ដែលថាមិនមានខ្លួនមានតែតណ្ហានិងកិលេស ចាប់បង្វិលភវចក្រពោលគឺ ពិភពសត្វលោកជាធម្មនិយាម ឬ ជាលោក និយាមមិនចេះឈប់សម្រាក ។ ទីណាមានតណ្ហា ទីនោះចាំបាច់ត្រូវតែមាន ទុក្ខ ព្រោះជាទុក្ខពិត (ទុក្ខអរិយសច្ច:) ដោយមានតណ្ហា (ទុក្ខសមុទយ:) ជាផលនៃហេតុ ។ សេចក្តីទុក្ខកើតពីតណ្ហា មិនមែនជាផលល្អប្រសើរគួរ ចូលចិត្ត ផ្ទុយទៅវិញ សេចក្តីទុក្ខជាឈ្មោះនៃសេចក្តីអាក្រក់ខ្លាំងណាស់ អ្នកណាក៏គេសួប់ខ្ពើមដែរ មិនគួរស្រឡាញ់ គួរប្រាសចេញ ជាមនុស្ស គូរស្អប់ ព្រោះជាផលរបស់តណ្ហា ប៉ុន្តែរឿងនេះមានអាថិកំបាំងកប់ជ្រៅ ទៅក្នុងវដ្តមូល ធ្វើឱ្យសត្វលោកពុំដឹង ពុំយល់ ព្រោះអវិជ្ជាគ្រប សង្កត់បិទជិតងងិតឈឹង មិនឃើញពន្លឹរស្មីដួងព្រះអាទិត្យឡើយ ដូចកាល បើយើងនាំគ្នា ទៅដើរកំសាន្តនៅតាមសូនច្បារមើលផ្ការីកស្គុះស្គាយលាយឡំ ទៅដោយពណ៌ចម្រុះ ក៏បានរីករាយត្រឹមមួយគ្រា. ទៅកំសាន្ត នៅមាត់

សមុទ្រយកខ្យល់អាកាសល្លើយត្រជាក់ បានជួបជុំមិត្តភក្តិ សើចសប្បាយ. នាំគ្នាបរិភោគអាហារមានឱជារសឆ្ងាញ់. ទៅកំសាន្តនៅបរទេសលុះត្រឡប់ មកស្រុកវិញ ទទួលសុខត្រឹមមួយរយះកាលដ៏ខ្លី ឯសេចក្តីទុក្ខពិតនៅដដែល ព្រោះតណ្ហាជាសមុទយទុក្ខ ។ តាមព្រះសម្មាសម្ពុទ្ធទ្រង់ត្រាស់សំដែង ជីវិត រស់នៅសព្វថ្ងៃ ជាទុក្ខព្រោះទុក្ខ ដោយអត្ថថាប្បេតប្បេន ក្យេបសង្កត់ ប្រែូប្រួល ។ ប្បេតប្បេន ក្យេបសង្កត់ពីកម្លាំងចលនាផ្សំធាតុទាំង ៤ មានអវិជ្ជាធាតុជាមូលមិនអាចទ្រាំបាន ត្រូវតែប្រែប្រួលបែកធ្លាយទៅវិញ ជាធម្មតាពោលគឺ រូបធម៌នាមធម៌ ។ ដោយអត្ថថាមានបច្ច័យ ប្រជុំតាក់ តែងកើត ឡើង (ឧប្បាទ: បវត្តំ និមិត្តំ អាយូហនំ បដិសន្ធិ) មានការកើត ជាទុក្ខមានការប្រព្រឹត្ត ធ្វើនូវសកម្មភាពផ្សេង១ មាននិមិត្តគឺជាតិ ជរា ព្យាធិ មរណៈ ។ អាយូហនំ មានការប្រមូលតេ្យរគរនូវកម្ម ទាំងឡាយ ពីអតីត: និង បច្ចុប្បន្ន អាស្រ័យតណ្ហា និង កម្លាំងបុណ្យ មានបដិសន្ធិ ជាទុក្ខ ព្រោះក្តៅរោលរាលដោយភ្លើង រាគ: ភ្លើងទោស: ភ្លើងមោហ: ។ បើដូច្នោះជីវិតនេះ ប្រព្រឹត្តទៅសុទ្ធតែទុក្ខទោះបី មានសម្បត្តិស្តុកស្តម្ភ ប្រាក់កាសច្រើនរាប់មិនអស់ ផ្ទះល្វែងភូមិគ្រឹះ គួរជាទី មនោរម្យក៏សម្ភារ: ប្រើទាំងអស់នោះ ថិតនៅក្នុងគុកវដ្ត: ដដែល ។ យើងរស់នៅក្នុងទឹកន្លែង ល្អប្រណិត កំពុងអង្គុយលើរថយន្តមានតម្លៃច្រើនក៏ហាក់ដូចជានៅដដែល ពិតមែនតែរថយន្តនោះ បើកបរលឿនទៅមុខតម្រង់គោលដៅ ក៏ឋិតនៅ

ក្នុង វដ្តៈទុក្ខ ដូចតែគ្នា។ ការដែល យើងមានវត្ថុទំនើប១ ដូចជា តុ ទូ តាំងកៅអីរលើបរលោង ដាក់ក្នុងគេហដ្ឋានមាន គ្រែ ពូក ខ្នើយទន់ ត្រជាក់ ក្លិនក្រអូបស្រាល គួរជាទីរីករាយក៏របស់ទាំងអស់នោះ គ្រាន់តែជា ចំណីរបស់តណ្ហា ដែលជាសមុទយទុក្ខ ដូចដាក់នៅក្នុងមហាប្រាសាទ ពន្ធនាគារវដ្តទុក្ខ។ យើងចង់គេចចេញពីវដ្ត:ទុក្ខ ឬដើរហក់លោតទៅឆ្ងាយ ទោះទៅទេវលោក មានឋានសូគ៌ និងឋានព្រហ្ម ដើម្បីឱ្យផុតពីគុកវដ្ដ ក៍ចេ្យសមិនរួច លុះត្រាតែចេញចាកលោក ៦ តាមផ្លូវអរិយមគ្គអង្គ ៨ ទើបទទួលបាននូវអមោសធម្ម ។យើងបានធ្វើអំពើខុសឆ្គងពីច្បាប់រដ្ឋណាមួយ ក៏រត់ទៅពួនលាក់ខ្លួនក្នុងទីដទៃ ទោះនៅលើគោក នៅក្នុងទឹក ឬនៅលើ អាកាសក៏ចេ្យសមិនផុតពីគុកវដ្ដ: ជូនណាយើងអាចរួចខ្លួនក្នុងខណះនេះ មែន តែអំពើខុសឆ្គង នៅដក់ជាប់ក្នុងដួងចិត្ត សន្សំបានជាកម្មប្បច្ច័យឱ្យ ផល ក្មុបច្ចុប្បន្ន និង បរលោក ខាងមុខ ។ យើងមានភរិយា ឬ មាតុគ្រាម ជាទីស្រឡាញ់ពេញចិត្ត ឬមានស្វាមីដ៏ស្រស់ល្អជាទីសំណប់ចិត្តក៏រួមរស់នៅ ជាមួយគ្នា ដោយមនោសញ្ចេតនា រវាងគ្នាទៅវិញទៅមក ក៏នឹកស្វានថា បានសុខស្ងប់តែតាមពិតសេចក្តីស្រឡាញ់ ជាទុក្ខសមុទយ ព្រោះជាទុក្ខ (ផល) ។ ពេលដែលយើងកំពុងស្រឡាញ់គ្នានៃបនិត្យ ល្អកល្អើនរកគ្នា ទទួលនូវសេចក្តីសុខត្រឹមមួយរយៈ លុះពេលក្រោយ បែរជាស្អប់គ្នាទៅវិញ រហូតលែងលះ ចែកទ្រព្យសម្បត្តិ នេះជាសេចក្តីទុក្ខ ព្រោះហេតុ ( តណ្ហា) ។ ៉នៅមានសេចក្តីទុក្ខ ដែលកើតពីឧបាទានសុទ្ធ១ទៀត ដូចជាការប្រកាន់ ថាគេជេរយើង គេនិយាយអាក្រក់ពីយើង គេធ្លាប់លើកតម្កើងសរសើរ យើង ឥឡូវដូចម្តេចបានជាព្រងើយកន្តើយទៅវិញ រួចដេកកើតទុក្ខតាម ផ្លូវចិត្តម្នាក់ឯង។ សេចក្តីទុក្ខបែបនេះបើមិនគិត ប្រកាន់ពិតជាមិនមាន តែបើប្រកាន់ក៏ រិតតែទុក្ខធ្ងន់ យ៉ាងនេះហៅថា ទុក្ខព្រោះឧបាទាន ។

កាលបើយើងវិគ្រោះវែកញែក ទើបបានដឹងថា សេចក្តីទុក្ខ កើតព្រោះ ឧបាទានដល់លះឧបាទានក្ខន្ធបានហើយ សេចក្តីទុក្ខនោះ ក៏រលត់ទៅភ្លាម ដែរ ។

សេចក្តីទុក្ខកើត ព្រោះសេចក្តីស្រឡាញ់កាលបើរកហេតុនៃសេចក្តី ទុក្ខឃើញក៏ដកហេតុគឺសេចក្តីស្រឡាញ់ សេចក្តីទុក្ខក៏ស្ងប់រំងាប់ទៅដែរ (ដកស្រង់ពីក្នុងស្បេបភោសុខចិត្តរបស់លោកគ្រូអគ្គបណ្ឌិត) ។ យើងកំពុង រីករាយសប្បាយជាមួយគ្រួសារក្នុងផ្ទះមួយយ៉ាងធំទូលាយ ក៏ហាក់ដូចជា នៅក្នុងផ្ទះដ៏ចង្បេតហុំពទ្ធ័ដោយកំពែងខ្ពស់១ គឺកិលេសជាតិ ដែលពុំដឹង ថ្ងៃណាបានចេញរួច នៅក្នុង (អដ្ឋកថា សំយុត្តនិកាយ សតាថវគ្គ ហេរិតល្សសូត្រ) រោហិតសស្សតាបស បានអភិញ្ញាឈានសមាបត្តិទាំងរូបឈាន និង អរូបឈាន រហូតដល់ដើរកន្លងចក្រវាឡមួយជំហាន១ បានមួយ ចក្រវាឡាព្រោះចក្រវាឡាមានច្រើនរាប់មិនអស់ (អនន្តចក្រវាឡ) ក៏មិន អាចចេញផុតពីលោកដែរ ។ យើងដេកលក់យ៉ាងស៊ប់ស្រួល លុះភ្ញាក់ឡើង តើយើងកំពុងថិតនៅទីណា ? យើងនាំគ្នាអង្គុយស្តាប់ធម្មទេសនាពីសំណាក់

លោកគ្រូអគ្គបណ្ឌិត នៅក្នុងព្រះវិហារវត្តសំពៅមាស ឬ វិហារវត្តខណ្ណាលោម សូរថាយើងកំពុងថិតនៅទីណា ? ពេលណាមានសតិក៏ដឹងថា កំពុងអង្គុយ នៅក្នុងគុកវដ្តះទៅវិញ តែតាមពិតមានត្រឹមតែមនោវិញ្ញាណ កើតឡើង ដឹងអារម្មណ៍ ពុំមានយើងនៅកន្លែងណាទាំងអស់ ។

ជីវិតមានប្រមាណតិចក្នុងការរស់នៅ ប្រេវូបដូចទឹកសន្សើមជាប់នៅ លើតិណជាតិ ពេលព្រឹកព្រហាម លុះព្រះអាទិត្យរះឡើង ត្រូវហូតហែងអស់ នាសម័យអាយុមនុស្សអសង្ខេយ្យឆ្នាំ ប្រព្រឹត្តទៅពោរពេញទៅដោយ សេចក្តីទុក្ខ ព្រោះមានតែទុក្ខទេដែលកើតឡើង មានតែទុក្ខទេដែល ប្រព្រឹត្តទៅ មានតែទុក្ខទេដែលថិតនៅតាំងនៅ មានតែទុក្ខទេដែលប្រែប្រួល មានតែទុក្ខទេដែលវិនាសបែកធ្លាយទៅវិញ ហើយក៏កើតបន្តទេវ៉ូត សភាវ ដទៃក្រៅពីទុក្ខ ពុំមានអ្វីកើត ពុំមានអ្វីថិតនៅ ពុំមានអ្វីប្រែប្រួល ពុំមានអ្វីវិនាស និង កើតឡើង ព្រោះហេតុនោះបានជា ក្នុងព្រះពុទ្ធសាសនា ទ្រង់សំដែងតែពីទុក្ខ ការរំលត់ ទុក្ខ និង ការប្រព្រឹត្តព្រហ្មចរិយធម៌ ។ ដោយតណ្ហាគ្របសង្កត់ ធ្វើឱ្យសត្វលោកវង្វេងវិលវល់ តែក្នុងលោកធម៌ ៨ តិតធ្វើអ្វី១ប្រាថ្នាឱ្យបានតែភោគសម្បត្តិច្រើន១ ពុំសូវគិតពីគុណធម៌ តិ៍ លក្ខណៈសម្បត្តិរបស់ផ្លូវចិត្ត ងាករេទៅរកតែអំពើមិនល្អ យល់ខុសថាជា ត្រូវ (ទិដ្ឋិ) យល់អាក្រក់ថាល្អ យល់ល្អថាអាក្រក់ យល់លាមក (តណ្ហា) ថាជាផ្កា គិតតែពីស្វែងរកបច្ច័យ ៤ ខិតខំផលិតនូវវត្ថុកាមទាំងឡាយ មានត្រឿងឧបភោគបរិភោគ និង សម្ភារៈប្រើប្រាស់ទំរនីប១ ដើម្បី ប្រណាំងប្រជែងរកទីផ្សារលើពិភពលោក សម្រាប់មហិច្ឆិតា (លោភ:)

និងជាកម្លាំងរបស់ខ្លួនហៅថា សមុទយទុក្ខ ។ ខ្លះទៀតឆ្លៀតផលិតគ្រឿង អាវុធប្រល័យលោក ក៏ន័យនេះ ដូចគ្នាដោយ យល់ថា ជាសេចក្តីសុខស្ងប់ សន្តិភាពតែផ្ទុយទៅវិញ ជាការសន្សំសេចក្តីទុក្ខខ្លួនឯង ។ តាមពិត ទ្រង់ត្រាស់សម្តែងថា គួរស្វែងរកទ្រព្យ សម្បត្តិ ព្រះសម្ភាសម្ពុទ្ធ ដោយសម្មាអាជីវៅ(ឧដ្ឋានសម្បទា) បានទ្រព្យសម្បត្តិមកច្រើន១ សូមកុំ ជ្រប់ងប់ក្នុងរបស់ទាំងនោះ ត្រូវទុកដាក់ថែរក្សា (អារក្ខសម្បទា) បែងចែកទៅតាមធម៌មានចំណែកក្នុងការ ចិញ្ចឹម មាតា បិតា បុត្រភរិយា ញាតិមិត្ត និង សមណព្រាហ្មណ៍ បង់ពន្ធជូនរដ្ឋ និងរក្សាទុក មួយចំណែកផ្សេងសម្រាប់វិបត្តិភយន្តរាយផ្សេង១ ។ សម្បត្តិទ្រព្យ កាលណាយើងមិនចេះប្រើប្រាស អាចនាំឱ្យមានវិបត្តិអន្តរាយ រហូតដល់ វិនាសខ្លួនប្រាណ ដូចដើមចេកមានផ្លែបាក់ដើម ឬស្សីមានផ្លែសម្លាប់ដើម យ៉ាងដូច្នោះ ប៉ុន្តែបើចេះប្រើប្រាសវិញ អាចនាំយើងទៅជួបនឹងសេចក្តីសុខ ក្សេម គឺព្រះនិញ្ចនយ៉ាងពិតប្រាកដ ។

ការលោភលន់ចង់បានហួសហេតុ ការពេញចិត្ត និង សុខសោមនស្ស មិនមែនជាធម៌ តាមព្រះបិតាវិវដ្ដ: ជីវិតត្រូវមានការលះបង់ព្រោះ ជីវិតកើតមកគ្មានអ្វីទាំងអស់យកមកជាមួយមានតែរូបធម៌នាមធម៌ កើត ពីហេតុប្បច្ច័យ អាស្រ័យតណ្ហាជាសមុទយទុក្ខរួចក៏រលត់ ទៅវិញជាធម្មតា ។ ការកើតឡើង និងតាំងនៅបិតនៅអាស្រ័យពីតណ្ហា ដូច្នោះជីវិត ត្រូវខំសន្សំធម៌ឱ្យបានច្រើន ទុកជាផ្លូវនាំជីវិត ទៅរកភាពរុងភ្ញើង

ក្នុងអនាគត ។ តែទោះជាយ៉ាងណា ក្នុងសម័យ មនុស្សមានអាយុក្រោម ១០០ ឆ្នាំ ជាសម័យដែល កិលេសកើតច្រើន ធ្វើឱ្យមនុស្សត្រឡប់ចិត្ត ទៅរកអំពើខុសឆ្គងភាគច្រើន ដូចដែល ព្រះសម្មាសម្ពុទ្ឋទ្រង់ព្យាករទុក ក្នុងសុបិន ១៦ ប្រការរបស់ព្រះបាទបសេនទិកោសល ដែលថាបើបានដឹងនូវ ការវិលថយចុះ នៃផែនដី គួរសម្របសម្រួល ដាក់ខ្លួនទៅតាមសង្គម លោកខ្លះ តែត្រូវមានការ ពិចារណារកហេតុផល ឱ្យបានច្រើនក្នុងការ រស់នៅជាឃរាវាសត្រូវមានធម៌ ៤ ប្រការប្រចាំក្នុងខ្លួន គឺ សច្ចុះ ទមៈ ខន្តិ ចាគ: តាមព្រះបីតានៃយើង ព្រោះកិលេស ជាកម្លាំងមួយ សម្រាប់ធ្វើ ពិភពលោកទាំងពីរ លោកភ្នែក លោកត្រច្បេក លោកច្រមុះ លោកអណ្ដាត លោកកាយ និងចិត្តព្រមទាំង លោកខាងក្រៅ វិនាសបានមួយរំពេច ។ ជាក់ស្តែងសព្វថ្ងៃនេះ ការវិនាសដោយកម្លាំងតណ្ហាមានអ្វីខ្លះ ? ចម្លើយ មានការលួចប្លន់ យកវត្ថនិងសម្ភារះ កាប់សម្លាប់ បាញ់ប្រហារគ្នាព្រោះតែ មាសប្រាក់បន្តិចបន្តួច គ្រោះធម្មជាតិ ដូចជា ទឹកជំនន់ លិច បាក់ស្រុតផែនដី ភ្នំភ្លើងផ្ទះឆេះ តើអំពើទាំងនេះ បណ្តាលមកពីអ្វី ? មកពីកម្លាំងតណ្ហាជា សមុទយទុក្ខ បានន័យថា យើងរស់ក្នុងគុក ដេកក្នុងគុក សើចលេងសប្បាយ ក្នុងតុក ហូបអាហារ បន្ទោបង់ឧច្ចារបស្សាវះ រៀបអាពាហ៍ពិពាហ៍ បង្កក់ កូនចៅ នៅក្នុងគុក ទៅណាមកណាជិតឆ្ងាយក៏វិលវល់តែក្នុងគុក (គុក គឹ វដ្តទុក្ខ) ក៏មិនអាច ធ្វើចិត្តឱ្យរីករាយ ព្រោះការរីករាយសើច សប្បាយនោះ ក៏ជាទុក្ខដែរ ។

យើងចេះតែចង់បានអ្វី១ តាមចំណង់ចំណូលចិត្តរបស់ខ្លួន តែនេះជា អន្តរកប្បនៃអាយុផែនដឹកំពុងខៃចុះ ជាសម័យរីកចម្រើនទៅដោយវិទ្យា សាស្ត្រទំនើបខ្លាំងអស្ចារ្យ មានម៉ាស៊ីនកុំព្យូទរ័ ជាដើម ជួយសម្រួលការងារ ក្នុងការិយាល័យ រហូតដល់ទៅកសាងមនុស្សយន្ត មានថាមពលអាចហោះ ហើរបាន មានឧបករណ៍នាំអ្នកជិះ ហោះទៅកាន់ឋានព្រះចន្ទ័ ដោយពុំចាំ បាច់មានអភិញ្ញា ឬ សមាបត្តិ ។ អាស្រ័យហេតុនេះ ម្នាក់១ត្រូវមាន សតិសម្បជញ្ហៈ ភ្ញាក់រលឹកពិចារណា ថាអ្វី១មិនមែន មនុស្សយើង អ្នកបង្កើតកសាង តែដោយលក្ខណៈពិសេសគឺ តណ្ហា ទិដ្ឋិ មាន: ដែលទាញ លោកឱ្យថយចុះ បើដូច្នោះក៏កុំបណ្ដោយចិត្ត ឱ្យងាកទៅរកអកុសលធម៌ដូច ប្រញាប់ប្រញាល់ស្ទះស្ទារត់រកព្រះធម៌មកទុកក្នុងខ្លួន សង្គមនេះពេក ដើម្បីជួយទប់ស្កាត់រាល់អំពើអធម៌ទាំងនោះ ព្រោះទីណាក៏ដោយ ក៏អំពើ ពាលាអាវាសែ កើតឡើងព្រោតព្រាត ដូចជា ការប្រព្រឹត្តិជូញដូរមនុស្ស ជួញថ្នាំញៀន ស្រី ស្រា ល្បែង និង អំពើទុច្ចរិត ទាំងឡាយច្រើនប្រការ ដែលអង្ការ មនុស្សធម៌អន្តរជាតិ ទប់ស្កាត់មិនឱ្យមាន ទោះបីជាយ៉ាង ណា មិនអាចចេ្យសផុត ព្រោះក្នុងពិភពលោក អំពើទាំងនោះ កើតឡើង ស្ទើររាល់ប្រទេស ដែលថាខិតខំបំបាត់កុំឱ្យមាននៅតែកើតមានដដែល នេះឯងហៅថាហេតុបច្ច័យ (ច្បាប់ធម្មជាតិ) ។ ពេលនេះឃើញមានការ ខុសឆ្គង ត្រឹមប៉ុណ្ណេះ លុះមនុស្សអាយុកាន់តែ ថយចុះរហូតដល់១០ឆ្នាំ

ក៏រិតតែធ្ងន់ខ្លាំងជាងនេះទៅទៀត ហៅថាជាគ្រោះកាច នៃភចក្រ មានអវិជ្ជា ជាបច្ច័យ ។

ពេលណាយើងបានឃើញអ្នករាំ អ្នកច្រៀងតាមរយះខ្សែវិដេអូ ក្នុងទូរទស្សន៍ ពេលនោះយើងបានពិចារណាសម្លឹងឃើញអ្វីខ្លះ ? តួសម្តែង មានភាពមិនធម្មតា ដោយចេះតែធ្វើកាយវិការ ញាក់ញ័រតាមចង្វាក់ភ្លេង ដោយថារូបពុំបានប្រព្រឹត្តអំពើអ្វីសោះ ព្រោះធាតុមិនដឹង តែការកំរើក កាយវាចា ជាចលនារបស់នាមធម៌ ឯសាច់រឿង ដែលប្រឌិតជាបទចម្រៀង និង បទភ្លេងត្រីមតែលោភៈ (តណ្ហាជាសមុទយទុក្ខ) នេះហើយទេតើ ដែលសនុរុំសេចក្តីទុក្ខ ដោយគេកំពុងសប្បាយភ្លេច (មោហះ) នូវអ្វី១ ទាំងអស់ ព្រោះពុំបានសិក្សា ផ្លូវព្រះធម៌ឱ្យបានជ្រាបច្បាស់ ក៏ខំប្រឹងស្វែង រកសេចក្តីសុខសប្បាយម្តងម្កាល ដើម្បីបំពេញតម្រូវការរបស់ខ្លួន ។ គួរឱ្យ សង្វេតតក់ស្លុតខ្លាំងជាងនេះ ការរាំច្រៀង សន្សំពូជ មិនល្អដែលក្នុងអរិយ វិន័យ ទ្រង់សំដែងថា: ការរាំរែកទុកដូចជាការឆ្កួតលេលា ឯការច្រៀងទុក ដូចជាការយំ ការរាំរែក និង ច្រៀងទាំងអស់នេះ ទុកដូចជាល្បែងក្មេង ដែលព្រះសម្មាសម្ពុទ្ធទ្រង់ ត្រាស់សំដែង ។

មិនតែប៉ុណ្ណោះការរាំច្រៀង និង ប្រគំបទភ្លេងជាដើម ធ្វើឱ្យ ទស្សនិកជនទាំងឡាយ ជក់ចិត្តសប្បាយរីករាយក៏ពិតមែន តែការសប្បាយ រីករាយនោះ សុទ្ធតែជាតូទុក្ខទាំងអស់ គឺបង្កឱ្យមានការសៅហ្មងចិត្ត ក្ររហេមរហាមបំផ្លាញបញ្ញាខ្លួនឯងផង ហើយក៏ត្រូវទទួលទុក្ខទោស គ្រោះថ្នាក់ ជាយថាហេតុ លុះពេលបែកធ្លាយរាងកាយស្លាប់ទៅ ធ្លាក់ទៅ ក្នុងអបាយភូមិយ៉ាងពិតប្រាកដ ព្រោះមានស្ត្រីរបាំម្នាក់ ទូលសួរព្រះ សម្មាសម្ពុទ្ធ ។

ដូចនេះ ជីវិត ជាតូទុក្ខមែន ដូចព្រះដ៏មានព្រះភាគទ្រង់សំដែង ប៉ុន្តែ សូមកុំភ្លេចថា មិនមែនយើងអ្នកទទួលទុក្ខ រូបធម៌ នាមធម៌ ទេតើ ជាអ្នករងនូវអម្រែកទុក្ខ ឯការរំលត់ទុក្ខក៍គ្មានយើងដែរ ។ ដែលថាទុក្ខនេះ ជាទុក្ខពិត (ទុក្ខអរិយសច្ចុះ) លុះណាមានព្រះសម្មាសម្ពុទ្ធទ្រង់ត្រាស់ សំដែង ទើបសត្វលោកបានជ្រាប បើពុំមានព្រះពុទ្ធត្រាស់ដឹង អ្វី១ពុំបាន យល់ដឹងឡើយ ។ ការរៀបរាប់ពីសេចក្តីទុក្ខនេះ មតិមហាជនទូទៅលើ សាកលលោកមានការរង្កៀសធុញទ្រាន់ពេកក្រៃ ព្រោះគេថា ព្រះពុទ្ធ សាសនាចូលចិត្តសំដែង ពីសេចក្តីទុក្ខច្រើនពេក ព្រោះ គេកំពុងសប្បាយ រីករាយនៅក្នុងវាលវដ្តសង្សារ ហែលបណ្តោយ សមុទ្ទសាគរយាំងធំធេង (អនុសោតគាមិ) ល្វឹងល្វើយ មិនឃើញមានទុក្ខសោះ ឃើញតែសេចក្តីសុខ ក្នុងរូបសំឡេង ក្លិន រស ផោដ្ឋព្វៈ និង ធម្មារម្មណ៍ ដែលមារនិមិត្ត (កិលេសសកាម និង វត្ថុកាម) ជារូបស្អាតល្អគួរជាទី សុខសោមនស្ស ត្រេកអរពេញចិត្តយ៉ាងក្រៃលែង សំឡេងតន្ត្រីយ៉ាងពិរោះ គួរជាទីរីករាយ. ក្លិនក្រអូបគួរហិតស្រូប. រសឆ្ងាញ់ គួរញៀនញ៉ាមក្នុងការបរិភោគ ផោដ្ឋព្វៈ

ការប៉ះពាល់រូបរាងកាយ បុរស ស្ត្រី គួរជាទីស្រើបស្រាល សុខស្រួល. ធម្មារម្មណ៍ មានការច្នៃប្រឌិតរឿងរ៉ាវពីអតីតទៅអនាគត និង បច្ចុប្បន្ន តាមរយះរឿងល្ខោនកុន និង ខ្សែវីដេអូគួរត្រេកអរជក់ចិត្ត មានសុខភាពល្អ មាំមួនទាំងផ្លូវកាយ និងផ្លូវចិត្ត ព្រោះ បានបិតនៅក្នុងគំនរទ្រព្យសម្បត្តិ ស្តុកស្តម្ភសម្បូណ៍ហូរហៀ ប្រើប្រាស់ មិនអស់ មានផ្ទះធំ១ ដីសួនច្បារ រំលេចទៅដោយបុប្ផជាតិចំរុះពណ៌ផ្សេង១ មានអ្នកបម្រើឆ្វេងស្តាំលើក ស្ទួយជួយការពារហែរហមម្តេចក៏ថាទុក្ខ ? គេខំផលិតសម្ភារះយ៉ាងប្រណីត រកប្រាក់បានច្រើន សម្រាប់ជួយផ្គត់ផ្គង់ជីវភាពដើម្បីច្យេសវាងកុំឱ្យមាន ទុក្ខរហូតដល់ទៅ សន្មត់ថាជាឋានសួគ៌នាលោកិយទៀតផង ។ ចំណែក អាឡារតាបស និង ឧទ្ទកតាបស ប្រកាន់អរូបលោក ថាជានិព្វាន ឯពួក និគ្រន្តប្រកាន់ភូមិឋានខ្ពស់ បំផុត (លោកថូបីកា) ថានិពា្វន (នៅក្នុង មហាដីកា) ។ ការវង្វេងភន្ត័ច្រឡំ យ៉ាងនេះមិនងាយវិលត្រឡប់មករក ត្រូវវិញទេ បើមិនបានជួបនឹង ព្រះសម្មាសម្ពុទ្ធត្រូវរស់នៅក្នុង ទុក្ខយាំងយូរ អង្វែង ។ សេចក្តីទុក្ខ នៅមាន ច្រើន ប្រការក្នុងបញ្ហាជិវិតដែលធ្លាប់ ជួបប្រទះ និង មានភាពជាក់ស្តែងពិត ប្រាកដសព្វថ្ងៃនេះ ។

ចំពោះអរិយសច្ចៈទាំង ៤ នៅក្នុងតិកមាតិកាមាន បុច្ឆាវិសជ្ជនាថា: បុច្ឆា : បណ្តាអរិយសច្ចទាំង ៤ អរិយសច្ចៈណាជាកុសល អរិយសច្ចៈ ណាជា អកុសល អរិយសច្ចណា ជាសរណៈ អរិយសច្ចៈ ណាជា អរណៈ ? រិសជនា : ចំពោះអរិយសច្ចទាំង ៤ សមុទយអរិយៈសច្ចៈជា អកុសល មគ្គសច្ចៈជាកុសលនិរោធសច្ចៈជាអព្យាកតៈ ចំណែកទុក្ខសច្ចៈ ជា កុសលក៏មាន អកុសល ក៏មាន និងអព្យាកតៈក៏មាន ។

ចំពោះទុក្ខសច្ចៈអង្គធម៌ បានដល់ ចិត្ត ៨១ ដួង [ (វ.លោកុត្តរចិត្ត ៨ ដួង) ចេតសិក ៥១ (វ.លោភ ចេតសិក ១) និងរូប ២៨ ] ។ នៅក្នុងចិត្ត ៨១ ដួងចែកចេញ ជាកុសលជាតិ អកុសលជាតិ និង អព្យាកតជាតិមាន ដូចតទៅ:

ចំពោះកុសលជាតិ: មានចិត្ត ១៧ ដួង (មហាកុសល ៨ ដួង មហគ្គតកុសល ៩ ដួង) = ទុក្ខសច្ច:

-អកុសលជាតិមានចិត្ត ១២ ដួង (លោភមូលចិត្ត ៨ ដួង ទោស:មូលចិត្ត២ដួង និង មោហ មូល២ ដួង) = ទុក្ខសច្ច:

-អព្យាកតជាតិមាន ៥២ ដួង (កាមាវចរវិបាកចិត្ត ៨ ដួង កាមា វចរកិរិយា ចិត្ត ១១ ដួង អហេតុកវិបាកចិត្ត ១៥ ដួង មហគ្គតវិបាកចិត្ត ៩ ដួង មហគ្គតកិរិយាចិត្ត ៩ ដួង ស្មើនឹងទុក្ខសច្ច: ។

ទុក្ខសច្ចៈនៅក្នុង ព្រះអភិធម្មបានវែកញែកឱ្យឃើញជាក់ច្បាស់ ថា មិនមែនមានសុទ្ធតែអកុសលធម៌ទេ សូម្បីកុសលក៏ជា ទុក្ខដែរ ព្រោះហេតុអ្វី ?

ឆ្លើយ: ព្រោះអភិសង្ខារមានអវិជ្ជាជាបច្ច័យ

សំនួរ: នៅមានសង្ស័យឆ្ងល់តទៅទៀតថា: ការធ្វើបុណ្យធ្វើទាន សមាទានសីល ៥ ឬ ឧបោសថសីលធ្វើសមថវិបស្សនាជាដើម តើយាំង ដូចម្តេចដែរ ?

ចម្លើយៈ ឱ្យតែការប្រព្រឹត្តធ្វើនោះសំដៅទៅលើកុសល ដែលនៅជា លោកិយ ពុំទាន់បានសមុច្ឆេទកិលេសណាមួយ ទោះបីមិនដល់សោតាបត្តិមគ្គក៏ នៅជាទុក្ខអរិយសច្ចះដដែល ។ គិតទៅទុក្ខអរិយសច្ចៈ ជាធម៌ជ្រៅ ល្អិតក្រៃ លែងកម្រងាយយល់ណាស់ បើពុំមានព្រះសម្មាសម្ពុទ្ធទ្រង់សំដែងក៏ គ្មាន ដឹងអ្វីទាំងអស់ កន្លែងនេះដែលថាសត្វលោក នៅមានអវិជ្ជា (មោហៈ ភាពល្អិតល្ងង់) ដោយពុំដឹងសច្ចៈធម៌ ៤ មានទុក្ខអរិយសច្ចៈ តាមពិត ទុក្ខអរិយសច្ចៈក៏គឺ ជីវិតប្រចាំថ្ងៃដូចខ្ញុំបានសរសេរ រៀបរាប់បរិយាយ ពីខាងដើម រួចហើយ ។

លោភចេតសិក ជាទុក្ខសមុទយអរិយសច្ចះ។ ព្រះនិព្វានបរមត្ថ (អសង្ខត) ជាទុក្ខនិរោធអរិយសច្ចះ។ ចេតសិក ៨ ដួង សម្បយុត្តជាមួយ មគ្គចិត្ត បានដល់ បញ្ញា. វិតក្កះ. វិរតិ ៣. វិរិយះ. សតិ. ឯកគ្គតា ជាទុក្ខនិរោធតាមិនីបដិបទា អរិយសច្ចះ ។ ចំណែកលោកុត្តរចិត្ត ២០. ចេតសិក ២៨ និងលោកុត្តរវិបាកចិត្ត ២០. ចេត សិក  $\stackrel{2}{k}$ ៦ ជាសច្ចវិមុត្តិ។

សច្ចៈ ២ ខាងដើមជាអរណៈ សច្ចៈ ២ ខាងចុងគឺ ទុក្ខនិរោធអរិយ សច្ចៈ និង ទុក្ខនិរោធ គាមិនីបដិកបទាអរិយសច្ចៈជាសរណៈ ។

## ប្រភេននៃនុក្ខ

១.ទុក្ខលក្ខណៈ ជាសាមញ្លូលក្ខណៈ គឺលក្ខណៈទូទៅរបស់ធម្មជាតិ មិនថា សង្ខារមានវិញ្ញាណ (ឧបាទិន្នក) ឬគ្នានវិញ្ញាណ (អនុបាទិន្នក) ឱ្យតែជាសង្ខារ ទោះបីសង្ខារលោក ឬសង្ខារធម៌ ដែលមានការកើត ត្រូវវិនាស ទៅវិញ អាស្រ័យហេតុប្បច្ចយ័ហៅថា ទុក្ខលក្ខណៈទាំងអស់ ។

២.ទុក្ខអរិយសច្ចះជាទុក្ខរបស់ខន្ធ ៥ ឬរូបធម៌នាមធម៌ ដែលមាន ជិវិតិន្ទ្រិយចេតសិកជាសមុដ្ឋានហៅថា វដ្ដទុក្ខ នៃក្រសែសង្សារវដ្ដ មាន ១២ កង ចាប់ពីជាតិរហូតដល់ សង្ខិត្តេន បញ្ចុប្បាទានក្ខន្ធាទុក្ខា ក៍នៅក្នុងទុក្ខលក្ខណៈដូចគ្នា ។

នៅក្នុងទុក្ខទាំង ១២ កងចែកចេញជា ២ ផ្នែកចាប់ពីជាតិ ជរាមរណៈ ទាំង៣កងនេះ ហៅថា សភាវទុក្ខ ។

ចាប់ពីសោក: ហូតដល់បញ្ចុប្បាទានក្ខន្ធាទុក្ខា ៩ កង ហៅថា បកិណ្ណកទុក្ខ ។

៣. ទុក្ខវេទនាជាទុក្ខក្នុងត្រៃលក្ខណ៍ (អនិច្ចំ ទុក្ខំ អនត្តា) មាន ៥កង តាមផ្លូវកាយមាន ៣ គឹសុខវេទនា ទុក្ខវេទនា និង អទុក្ខមសុខវេទនា តាមផ្លូវចិត្តក៍មាន ៣ ដែរគឺ សោមនស្សវេទនា ទោមនស្សវេទនា និង ឧបេក្ខាវេទនាមានន័យតែ ១ ជាឧបេក្ខាវេទនា ចាត់ចូលទៅក្នុងទុក្ខ

លក្ខណៈ និង ទុក្ខអរិយសច្ចះតែមួយដូចគ្នា ព្រោះមានការប្រែប្រួលទៅ តាមធម្មតា ទោះបីសុខវេទនា ក៏ជាទុក្ខអរិយសច្ចុះ ឋិតក្នុងវដ្ត ទុក្ខ ។ សេចក្តីថាទុក្ខ ជាផលរបស់ហេតុហៅថា សមុទយ: ដែលបានជម្រាប ជូនមកហើយ ព្រះសម្មាសម្ពុទ្ធទ្រង់សំដែងថា ទុក្ខេញាណំ (បញ្ណាកំណត់ ដឹងទុក្ខ) ជាបរិញ្ចេយ្យកិច្ច គួរកំណត់ដឹង ទៅលើអ្វី? ទៅលើ សង្ខារធម៌ (រូបធម៌នាមធម៌) ជាទុក្ខព្រោះ មិនមែន យើង អ្នកទទួលទុក្ខ (អនត្ថា) នៅពេលណាយើងបានដឹងស្គាល់ទុក្ខ ចិត្តក៏ប្រាសចាកកង្វល់ ពុំមាន សេចក្តីប្រកាន់ទៅលើអ្វីទាំងពូង. បញ្ហាបាន ប្រាកដច្បាស់ ទៅលើរូបធម៌ ដែលធ្លាប់តែប្រកាន់អ្វី១ ថាជារបស់ខ្លួន នាមធម៌ តួររំភើប ញាប់ញ័រ័តក់ស្លត់ កាត់បន្ថយនូវការហូងហែង ទៅលើរបស់ឥតខ្លឹមសារ កាត់បន្ថយនូវមាន: ដែលថាពុំមានខ្លួនប្រាណ ដូចដែលព្រះ ដ៍មាន ព្រះភាគ ទ្រង់ត្រាស់សំដែងទុកថា: ធម៌ទាំងឡាយទាំងពួងជាអនត្តា ។ ឯទុក្ខ សមុទយអរិយសច្ចៈជា បហាតព្វកិច្ច គឺកិច្ចត្រូវលះបង់ នូវពួកធម៌ ប្រកបដាយអាសវះ អាសវសម្បយុត្តាធម្មា អង្គធម៌ បានដល់ អកុសល ចិត្ត ១២ ចេតសិក ២៧ (វៀវមោហចេតសិកនៅក្នុងមោហមូលចិត្ត ២ ដួង) និង ពួក ធម៌ជាអារម្មណ៍របស់អាសវះអាសវា ចេវធម្មា សាសវាច អង្គធម៌ បានដល់ លោភះ ទិដ្ឋិ មោហះ ដែលនៅក្នុងលោភមូលចិត្ត ៨ ដួង ។

ទុក្ខនិរោធអរិយសច្ចៈ ជាសច្ឆិកាតព្វកិច្ច ជាកិច្ចធ្វើឱ្យជាក់ច្បាស់នូវ ធម៌ទាំងឡាយ ទាំងពួង ជាអនត្តាផ្ទុយគ្នា ពីអត្តា ពុំមានអ្វីប្រជុំតាក់តែង ស្ងាត់ចាកលោកពុំមានធម៌ជាគ្រឿងសៅហ្មង ទាំងកុសល និង អកុសល ព្រោះ រលាស់ចេញអស់ជាអមតធម៌ (ធម៌មិនចេះ ស្លាប់) ។

ទុក្ខនិរោធតាមិនីបដិបទាអរិយសច្ច: ជាភាវេតព្វកិច្ចត្រូវប្រតិបត្តិ ដោយអត្ថថា នាំចេញធ្វើយ៉ាងណាឱ្យបានទៅដល់ទិសដៅ គឹមគ្គ (ទស្សន:) និង ជាអធិបតិលើសច្ច: ទាំង ៣ ។

នៅក្នុងកិច្ចរបស់បញ្ណា នៃសច្ចៈទាំង ៤ មាន បញ្ណាញាណ ៣ ទៀតជាអ្នកត្រួតពិនិត្យ ពីលើបន្ថែម ហៅថា អាការៈ ១២ ដែលសច្ចៈ និមួយ១ ធ្វើកិច្ច ៣យ៉ាង ។

ស្រង់តាមការសែត (លេខ ៥៥៧ វត្តទី ១០ ២៧-៥-០៦)

១-សច្ចញាណ ក្នុងអរិយសច្ចៈជាទុក្ខពិត ឧបាទានក្ខន្ធ ក៏ជាទុក្ខ ព្រោះ ជាសង្ខតធម៌ ជាសុខសោមនស្សនៃខន្ធក៏ជាទុក្ខដែរ កាលបើបញ្ណាកើតឡើង (ទុក្ខេញាណំ) ដឹងទុក្ខគឺឃើញឧបាទានក្ខន្ធពី លើសុខសោមនស្ស សម្គាល់ បានថាទុក្ខ ដែលប្រព្រឹត្តទៅក្នុងសង្សារវដ្ត: ។ ការមិនទៀង សភាពប្រែ ប្រូល ជាបច្ច័យនាំឱ្យ មានតណ្ហាសោយអារម្មណ៍ ជាសុខសោមនស្ស ដែលត្រឹមតែវេទនាក្នុង ការសោយអារម្មណ៍ប្រាសចាក សត្វបុគ្គល ពុំមានតូខ្លួនគ្រាន់តែប្រភេទនៃសភាវៈគឺវិសេសលក្ខណៈ ក្នុងការសោយ អារម្មណ៍ ដែលមានយើងសម្គាល់ថា សុខដោយប្រៀបធៀប ទៅនឹងទុក្ខ ក៏ត្រេកអរសប្បាយចិត្ត ។ ប៉ុន្តែតួសភាវះរបស់សុខសោមនស្ស សូន្យចាក ថិតនៅក្នុងសង្ខតធម៌ជាទុក្ខ (ទុក្ខលក្ខណះ) ក៏មិនជាប់ អត្តា ជុំពាក់នៅក្នុងសុខសោមនស្ស ជាអសាទឬក៏ជាអានិសង្ស របស់រូបវេទនា សញ្ញា សង្ខារ និងវិញ្ញាណ ដែលធ្វើឱ្យសត្វលោក ជាប់ជំពាក់ក្នុងខន្ធ ដោយសារសុខសោមនស្សនេះឯង ដូចជាអានិសង្ឃសាច់ជ្រូក ដែលសត្វ នេះសប្បាយចិត្តព្រោះមានសាច់ធាត់ធំ ដោយមានអាហារគ្រប់គ្រាន់ សម្រាប់បរិភោគ ទីបំផុតអានិសង្សសាច់ ពុំបានមកដល់ខ្លួន ត្រូវគេសម្លាប់ យកសាច់ ដោយសារតែអានិសង្ស នោះ ។ យ៉ាងណាមិញ ឧបានទានក្ខន្ធ មានសុខសោមនស្ស ធ្វើឱ្យមានតណ្ហា ឱ្យមានការលំបាក ក្នុងការស្វែងរក និង ឱ្យមានជាតិជរា ព្យាធិមរណៈ ក្នុង វដ្តសង្សារ ប្រព្រឹត្តទៅមិនដាច់ ព្រោះតែ សុខសោមនស្ស បើពុំមាន សុខសោមនស្ស ក៏ពុំមានការជាប់ ជំពាក់ទៅលើឧបាទានក្ខន្ធដែរ ។ ការជាប់ចិត្ត ព្រោះសម្គាល់ថា មានខ្លួន អ្នកសោយ កាលបើពុំមានខ្លួនអ្នកសោយ តណ្ហាក៏ជ្រុះបណ្តើរ១ លុះត្រាតែ ស្ងួតរីងហោចទៅ១ រហូតដល់ស្លាប់ យ៉ាងយូរ ៧ ជាតិ ព្រោះពុំមានដង្ហើម រស់ គឺសក្តាយទិដ្ឋិ ពុំមានកម្លាំងខ្លាំងក្លា ដាច់ឬសកែវ ឬសរយាង រង់ចាំតែ ថ្ងៃស្លាប់ប៉ុណ្ណោះ ។ ដូច្នោះរឿងសុខសោមនស្ស មិនគួរទៅជាប់ជុំពាក់ ដោយចេះតែ យល់ច្រឡំថា បញ្ចុក្ខន្ធ ជាសុខ រហូតដល់ទៅនិ៍កគិតរក

សុខក្នុងព្រះនិញ្ជនថា តើសុខយ៉ាងណា ទោះបីយើងនឹកគិតរកក៍មិនឃើញ លុះណាតែ បញ្ណាឃើញសុខសោមនស្ស ដោយអត្ថថា អនត្តា ទើបឃើញ សុខសោមនស្ស មិនទៀង ធ្វើឱ្យពុំមានទីពឹង ព្រោះរូបវេទនា សញ្ញាសង្ខារ និង វិញ្ញាណ ត្រឹមតែជាធាតុ សុខសោមនស្សក៏ជាធាតុប្រេវ៉ូប ដូចផ្លេក បន្ទោរ កើតឡើងរលត់បាត់ទៅ ព្រោះការត្រាស់ ដឹងនូវទុក្ខអរិយសច្ច: មិនមែន ដូចដែលយើងនិយាយរៀបរាប់ប្រាប់គ្នា គឹឃើញសុខ សោមនស្ស ជាតួសភាវះ ខ្លួនឯង ពុំមានអ្នកណាសុខ ឬសោមនស្ស ថិតនៅក្នុងសង្ខារ ធម៌ កំណត់ ដឹងថាជាទុក្ខព្រោះ មិនទៀង (ក្នុងទុក្ខអរិយសច្ច:) ដែលជា ហេតុប្បច្ច័យនៃទុក្ខ នាំឱ្យមានតណ្ហា ។ ព្រោះតែ សុខសោមន្សនេះហើយ ធ្វើឱ្យមាន បញ្ហាមិន ចេះចប់ហៅថាទុក្ខ រកទីពឹងមិនបាន ។ ពេលណាសុខ សោមនស្សរលត់ទៅ ទុក្ខវេទនាក៍កើតឡើង បញ្ជាក់ថាមិន សំខាន់អ្វីសោះ ក្នុងរូបវេទនាសញ្ញាសង្ខារ និង វិញ្ញាណ ព្រោះរូបប្រៀបដូចជាដុំពពុះទឹក ប៉ោងឡើង វេទនា ប្រៀបដូចជា ក្រពេញទឹកព្រួច១ សញ្ញាប្រៀបដូចជា ថ្ងៃបណ្តើរកូន ដោយមើលពីចម្ងាយហាក់ដូចជា ផ្ទៃទឹក សង្ខារប្រៀប ដូចជាដើមចេកក្រមុំ មានតែ ស្រទបពុំមានខ្លឹមឯវិញ្ញាណប្រៀបដូចជា កលមាយា ងាករេប្រែក្រឡាស់ ទៅតាមការនឹកគិត កើតឡើងរលត់ទៅ វិញជាធម្មតា គួរឱ្យធុញទ្រាន់ នឿយណាយនាំឱ្យ មានការរំលត់សក្កាយទិដ្ឋិ លែងពឹងបញ្ចក្ខន្ធ តទៅទៀត ជាទីរំលត់ទុក្ខហៅថា ព្រះនិញ្ចន ។

២-**កិច្ចញាណ** ជាកិច្ចត្រូវកំណត់ដឹងដោយ បរិញ្ញាកិច្ចគី កំណត់ដឹងថា ហេតុដូចម្តេចបានជាមាន ទុក្ខ. ព្រោះអត្ថថាប្បេតប្បេន អត្ថថា ក្តៅរោល រាល អត្ថថាប្រែប្រួល មានបច្ច័យប្រជុំតាក់តែង ដោយសារអ្វី ? អត្ថថា បេ្យតបេ្យនដោយកម្លាំង ផ្សំធាតុត្រូវតែបែកធ្លាយ អត្ថថាក្តៅរោលរាល ដោយភ្លើងរាគ: ភ្លើងទោស: ភ្លើងមោហ: អត្ថថាប្រែប្រួលអាស្រ័យ ភវចក្ត មានអរិជ្ជា និង តណ្ហាជាហេតុ អត្ថថាមានបច្ច័យ ប្រជុំតាក់តែង ព្រោះនៅ មានឬសគី អរិជ្ជាសវ: ជាផលរបស់ហេតុ (តណ្ហា) ។

៣– **កតញាណៈ** ជាញាណដែលបានធ្វើរួចហើយ ទៅលើសច្ចញាណ និង កិច្ចញាណ ។

## ឆម្លួចគ្ន

**ធម្មចក្ក** : ធម៌វិលបញ្ច្រាស់ ភវចក្ក ទៅរកការរំលត់កិលេសដែល តណ្ហានិងអវិជ្ជា. ប្រធានវដ្ត: ធ្វើលោកនេះឱ្យនៅជាប់ក្នុងការកើតស្លាប់ជា និរន្ត ។ បើពោលដោយសង្ខេបបានដល់ កង់វិលទៅរកកន្លែងមួយសម្រាប់ កាត់ក្បាល់ពស់ គឺអវិជ្ជា ជំនួសដោយវិជ្ជា ហៅថា បញ្ញាក្នុងភវចក្ក ។ នៅក្នុងវចនានុក្រមខ្មែររបស់សម្ដេចព្រះសង្ឃរាជ **ថ្លូន្តនាវាត** ជោតញ្ញាណោ បានសរសេរប្រាប់ថា :

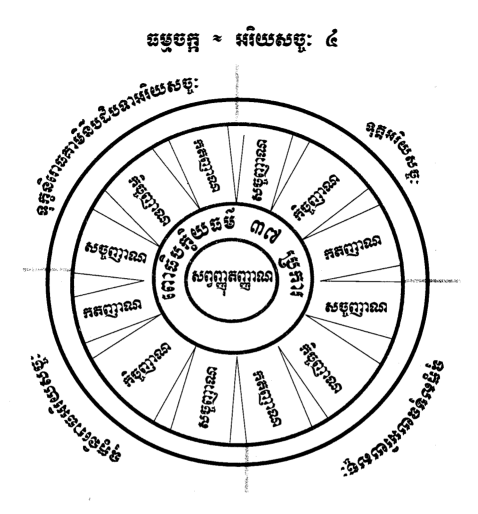
ធម្មចក្ក (ធ័ម-មះច័ក) ន. (បាលី, សំ-ធម្មចក្រ) ។

ចក្ក គឺធមិ ដូចជាកង់. ធមិដែលព្រះសព្វញ្ហូពុទ្ធទ្រង់ត្រាស់សម្តែង មុនដំបូងបង្អស់ ក្នុងកាលដែលព្រះអង្គត្រាស់ដឹង ទើបនឹងបាន ៥៩ ថ្ងៃ (ទ្រង់សម្តែងអរិយសច្ចៈ៤បង្វិលដំណើរសេចក្តីដូចជាកង់រទេះ) ។ ធម្មចក្ត ប្បវត្តនសូត្រ. ឈ្មោះសូត្រដែលព្រះសម្មាសម្ពុទ្ធទ្រង់សម្តែងធម្មចក្ក ។

ធម្មចក្ក : ធម៌ដែលទ្រង់ត្រាស់សម្តែងដោយអនុពោធញាណ ជាទេសនា លោកកិយ: និងបដិវេធញាណជាលោកុត្តរ: ចាប់តាំងពីការ កសាងបារមី ៤ អសង្ខយ្យ និង ១ សែនកប្ប ដែលបានទទួលព្យាករណ័ ពីព្រះសម្មាសម្ពុទ្ធទីបង្ករ ។

នៅក្នុង អដ្ឋកថា អង្កុត្តរនិកាយ ឯកនិបាត បានបញ្ជាក់ថា :

ឈ្មោះថា ធម្មចក្ក : ព្រះពុទ្ធបានកើតឡើងក្នុងលោក. ទ្រង់ឈរបាន ៧ សប្តាហ៍នៅពោធិមណ្ឌល. ទ្រង់សម្តែងធម្មចក្កប្បវត្តនសូត្រ ។ ទ្រង់ប្រកាស ធម្មចក្កពេលព្រះអង្គសម្តែងថា : ម្នាលភិក្ខុទាំងឡាយ សតិប្បដ្ឋាន ៤ មានអ្វីខ្លះ អរិយសច្ច: ៤ ទាំងនេះជាអរិយវង្ស ៤ ។ ធម្មចក្ក បានដល់ ធម៌ដែលទ្រង់ត្រាស់សម្តែងចេញនូវពោធិបក្លិយធម៌ ៣៧ ប្រការ បានមកពី ការត្រាស់ដឹងចាកធម្មជាតិ ដោយសព្វញ្ញាតញ្ញាណ ។ ធម៌ណាដែលព្រះ សាស្តាទ្រង់ប្រកាសហើយ **អនុប្បវត្តទន្តិ** សេចក្តីថា ព្រះថេរ:រមែង ប្រកាសតាមក្រោយនូវធម្មចក្កនោះ ដូចទ្រង់និមន្តតាមព្រះពុទ្ធអង្គដូច្នេះ ។



- ១- ខ្នងកង់ ៤ = អរិយសច្ច: ៤
- ២- កាំ ១២ = (សច្ចញាណ. កិច្ចញាណ. កតញាណ) x ៤
- ៣– ដុំ ឬ មូល = ពោធិបក្ខិយធមិ ៣៧ ប្រការ
- ៤- ផ្លូវ :សព្វញ្ណុតញ្ញាណ

រួមសេចក្តីថា : នៅក្នុងអរិយសច្ចុះ ៤ ចែកចេញជាខ្នងកង់ ៤ របស់ ធម្មចក្ក ឯកម្ម ១២ បានដល់បរិវដ្ត: ៣ គឺ: សច្ចញាណ ១ កិច្ចញាណ ១ កតញាណ ១ សង្គ្រោះចូលក្នុងអរិយសច្ចៈ ៤ ក្នុងទុក្ខអរិយសច្ចៈមាន ៣ ទុក្ខសមុទយអរិយសច្ចៈមាន ៣ ទុក្ខនិរោធអរិយសច្ច:មាន ៣ ទុក្ខនិរោធគាមិនីបដិបទាអរិយសច្ច:មាន ៣ ត្រូវជាអាការ: ୭୭ ហៅថាកាំ ១២ ។ ចំណែកកិច្ចរបស់បញ្ណា ៤ គឺ : បរិញ្ញាកិច្ច (ទុក្ខអរិយសច្ចុះ) បហាតព្វកិច្ច (សមុទយអរិយសច្ចុះ) សច្ឆិក៌រិយាកិច្ច (ទុក្ខនិរោធអរិសច្ច:) ភាវេតព្វកិច្ច (ទុក្ខនិរោធគាមិនីបដិបទាអរិយសច្ច:) ស្ញើនឹង សោតាបត្តិមគ្គ មានកិច្ច ៤ សកទាគាមិមគ្គ មានកិច្ច ៤ អនាគាមិមគ្គ មានកិច្ច ៤ អរហត្តមគ្គមានកិច្ច ៤ ទាំងអស់នេះស្មើនឹង សោឡសកិច្ច ១៦ ដែលមាន ដុំ ឬ មូល ហៅថា ពោធិបក្ខិយធម៌ ៣៧ ប្រការ (ពួកធម្មកាយ) និង ផ្លូវមួយហៅថា សព្វញ្ហតញ្ញាណ ។

<sup>(ដកស្រង់ពីក្នុងស្យេវភៅពន្លឺធម៌ព្រះពុទ្ធ របស់លោកគ្រូ អត្តបណ្ឌិត)</sup> ពាក្យថា: **(ទុក្ខសច្ចូ:)** មិនមែនព្រះពុទ្ធអង្គទ្រង់សម្តែងឱ្យមនុស្ស យើងកើតទុក្ខ ពាក្យនេះ បញ្ជាក់ពីចំណុចចាប់ផ្តើម ក្នុងការរំលត់ទុក្ខ ព្រោះទុក្ខសច្ច: ត្រូវកំណត់ដឹង ។ មនុស្សយើងតែងស្វែងរកការសប្បាយ ដើម្បីបំបាត់ទុក្ខ តែនេះ គឺយើងភ្លេចទុក្ខ ដោយខ្លួនឯងតែប៉ុណ្ណោះ ឯចំណែក ទុក្ខនោះវិញ មិនបានបំភ្លេចយើងទេ ពោល គឺទុក្ខមិនបានបាត់បង់ទៅណា ឡើយ ។ ដើរក្នុងព្រៃបន្លាដោយបិទភ្នែក ព្រោះខ្លាចបន្លាមុត វាជារឿង ឡប់សតិ យ៉ាងណា សត្វលោកខ្លាចទុក្ខក្នុងវដ្តសង្សារ តែមិនមើលឱ្យឃើញ ទុក្ខ នេះជាការល្ងង់ខ្លៅ អង្គធម៌បានដល់អវិជា្ជ ។ ការកំណត់ដឹងនូវទុក្ខ រមែងឃើញទុក្ខ ព្រមទាំងហេតុ ឯផលសម្រេច គឺ ជាសុខ ប្រៀបដូចឃើញ បន្លាហើយមិនជាន់បន្លាដូច្នេះឯង ។ ជាធម្មតា បន្លាមិនដែលមកមុតយើង មានតែយើងទេ ដែលដើរជាន់ បន្លានោះ ។

(និព្វាន) ជាពាក្យដែលត្រូវនាំយក មកនិយាយគ្នាទូទៅ ពាក្យថា ពេញពិភពលោក ព្រោះនិព្វាន ជាទិសដៅនៃមនុស្សគ្រប់គ្នា។ ព្រះនិព្វាន ជាកន្លែងបញ្ចប់បញ្ហា ជាការអស់នៃទុក្ខ ដែលមនុស្សគ្រប់គ្នា អាចសម្រេច បាន ព្រោះការរំលត់នូវតណ្ហា ។ មនុស្សយើងដែលមានប្រាថ្នា មានការ ចម្រើននូវតណ្ហា ត្រូវការយ៉ាងនេះត្រូវការយ៉ាងនោះ ក៏ព្រោះតែចង់ដោះ ស្រោយនូវបញ្ហាហ្នឹងឯង ដោយយល់ថាបញ្ហានូវត្រង់ការមិនមាន ឬ ខ្វះនូវ របស់នោះ ។ ប៉ុន្តែការពិត បញ្ហាដែលថា មិនមាន ឬ ខ្វះនោះ ព្រោះមាន តណ្ហាទេតើ ប្រសិនបើមិនមានតណ្ហាទេ សេចក្តីដឹងខ្លួនថា ខ្វះខាតក្នុងចិត្ត ឬ ទុក្ខកង្វល់ ព្រោះការខ្វះខាតរមែងមិនមាន ដោយពិតប្រាកដ ។ មនុស្ស យើងដែលមិនដឹង តែងតែយកតណ្ហាមកដោះស្រាយបញ្ហា តែនេះវាជាការ ចម្រើននូវបញ្ហាទៅវិញទេ ដោយសារ ការចម្រើននូវតណ្ហាច្រើនឡើង១ ក្នុងចិត្តខ្លួនឯងរាល់ថ្ងៃ មនុស្សក្នុងពិភពលោកកំពុងតែធ្លាក់ចូលទៅក្នុង រណ្តៅនៃតណ្ហា ព្រោះតែមិនរង្កៀសចំពោះតណ្ហក្នុងខ្លួនម្នាក់១ ថែមទាំង ប្រ៉ោមជ្រែង ប្រព្រឹត្តទៅដើម្បី ប្រកួតប្រជែងគ្នាសព្វបែបយ៉ាងទៀតផង ។ ដូច្នេះ ពាក្យថា (**និព្វាន**) ជាពាក្យនិយាយអំពីការអស់ទុក្ខ អស់កង្វល់ និយាយអំពីសន្តិភាព ក្នុងមនុស្សម្នាក់១ និង សន្តិភាពក្នុងពិភព លោក ។ ដើម្បីដោះស្រាយបញ្ហាក្នុងពិភពលោក មនុស្សគួរតែយកចិត្ត ទុកដាក់និយាយគ្នាអំពី និព្វាន ដែលជាអរិយសច្ចៈដ៏សំខាន់ និងដែលមាន ពិតប្រាកដជាទុក្ខនិរោធ ។។។

ពាក្យដោះស្រាយបំភ្លឺ ខាងលើនេះ បញ្ជាក់ថា ទុក្ខសច្ច: ប្រាកដ ជាទុក្ខរបស់ខន្ធ ៥ មិនមែនទុក្ខរបស់យើង គេ វា អ្នក ទាំងឡាយ គ្រាន់តែ យើងមិនបានញែកឱ្យដាច់ពីគ្នា ព្រោះថា ក្នុងពិភពលោក គេនិយមចូលចិត្ត ហៅថា លោក អ្នក នាង កញ្ញា វា គេ ឯង ខ្ញុំ ត្រឹមបញ្លត្តិ យ៉ាងនេះ តាំងពីណាមកដោយថា ខ្ញុំធ្វើនេះ ឬ ធ្វើនោះ គេចូលចិត្តនឹងខ្ញុំ ហើយខ្ញុំក៏ ស្រឡាញ់តេទៅវិញ ខ្ញុំមានទ្រព្យសម្បត្តិច្រើន ខ្ញុំក្រខ្យត់តោកយ៉ាក ខ្ញុំបរិភោគអាហារ មានឱជារសឆ្ងាញ់ ខ្ញុំស្រេកទឹក សូមឱ្យមានការសង្រួម ដឹងប្រមាណ ក្នុងការបរិភោគ ទោះដេក ដើរ ឈរ អង្គុយ យ៉ាងណា សូមមានសតិភ្ញាក់រលឹកកុំខាន ខ្ញុំរៀនពូកែ ទាំងអស់នេះ ជាបច្ច័យនាំឱ្យ ចម្រើនតណ្ហាកាន់តែខ្លាំងឡើង ។ ក្នុងមួយថ្ងៃ១ បើភ្លេចសតិគិតថា របស់អញ ខ្លួនអញ ឬ អ្វី១ ទាំងអស់សុទ្ធតែជាអញ (មាន:) ពេលណាមានសតិ ក៏ដឹងថា ត្រឹមតែ រូបធមិ នាមធមិ ពុំមានសត្វបុគ្គលតួខ្លួន ។

ត្រង់កន្លែងនេះ ពិភពមនុស្សលោក ច្រើនទៅដោយ ភាពច្របូក ច្របល់ គិតស្វែងរកតែអារម្មណ៍ល្អប្រណីត រីករាយសប្បាយ ដែលកំពុងរស់ នៅក្នុងគំនរទុក្ខ ដូចជា អ្នកខ្លះចូលចិត្តនាំ គ្នាលេងកីឡា ខ្លះទៀតនាំគ្នា រាំលេងសប្បាយ ទាំងចាស់ទាំងក្មេង ដើម្បីរកសុខ ព្រោះចង់បំបាត់ទុក្ខ កង្វល់មួយត្រា ដោយពុំបានដឹងថា សុខពិតប្រាកដនៅត្រង់ណា ។ ទុក្ខសច្ចៈ នេះ សាសនាដទៃក្រៅពីព្រះពុទ្ធ ពុំអាចដឹង ព្រោះជាទុក្ខរបស់ខន្ធ ៥ ដែលពុំស្គាល់ខន្ធ ៥ ត្រឹមតែជា រូប វេទនា សញ្ញា សង្ខារនិងវិញ្ញាណកើត ឡើងរលត់ទៅវិញជាធម្មតា មិនបិតនៅ តាំងនៅយឺនយូរឡើយ គឺ ដឹង ត្រឹមតែខ្លួនប្រាណគេឯងប៉ុណ្ណឹង ឯជម្រៅធម៌កប់នៅក្នុងខ្លួនម្នាក់១ដែល ជាហេតុប្រព្រឹត្តធ្វើកម្មផ្សេង១ ទៅតាមតណ្ហា ល្មោភភោភលន់ ។

តាមពិតទុក្ខរបស់ខន្ធ ៥ កើតពីតណ្ហា ដែលយើងម្នាក់១ចូលចិត្ត ស្រឡាញ់ខន្ធ ៥ ដេក អោប ក្យេកកើយ ញ៉ាំញី គ្រប់ពេលដោយមិនដឹងថា ខន្ធ ៥ ជាទុក្ខទាំងជាអ្នកសម្លាប់ ដែលមានតែព្រះសម្មាសម្ពុទ្ធទ្រង់ត្រាស់ ដឹង ក៏លើកយក ព្រះធម៌នោះមកសម្តែងដល់អ្នកស្តាប់យល់ជ្រួតជ្រាបបាន សម្រេចមគ្គផលច្រើនគ្នា ។ សម្លឹងមើលដល់ការរស់នៅប្រចាំថ្ងៃ ជីវិតត្រូវ ការតែមួយចំអែត ដេកសម្រាក ត្រីមមួយគ្រែ ស្លៀកពាក់ត្រីមមួយ ឬពីរ បន្លាស់ មានថ្នាំព្យាបាលត្រីម ជាសះស្បើយ បើលើសពីនេះពុំអាចយក ទៅទុកនៅទីណា ។ កាលបើស្គាល់សេចក្តីលំបាកច្រើនៗក៏ជាប្ត័យនាំឱ្យដឹង អ្វីហៅថា ទុក្ខដែលត្រូវកំណត់ ដឹង ការរំលត់ទុក្ខគឺព្រះ**និព្វាន** ពិតជាមាន ព្រោះរំលត់ តណ្ហា ទុក្ខហៅថា និរោធជា ធម៌របស់ព្រះពុទ្ធ : គួរសិក្សា រៀនសូត្រពិចារណាឱ្យច្រើន ទើបសន្សំ បានប្រាជ្ញា ។

# រេវ៉ូនច្រើនចេះច្រើនកើនបញ្ហា ហាក់ពត់កាយាសន្សំសុខ រូមផ្សំតំនិតជួយទំនុក មានធម៌នាំមុខព្រះប្រណី ។

ចំពោះសេចក្តីសុខដែលទទួលបាន បន្តិចបន្តួចសំខាន់គឺសុខផ្លូវចិត្ត ដែលមិនមាន សុខណាប្រសើរជាង ព្រោះលែងត្រូវការអ្វី១ទាំងអស់ទោះបី រស់នៅទីចង្អៀត ជ្រោះជ្រលងអូរស្ទិ៍ង កន្លែងក្រៀមក្រោះយ៉ាងណាក៏ជា មនោរម្យដែរ ផ្ទុយមកវិញការរស់នៅលើគំនរ ទ្រព្យសម្បត្តិចាយមិនអស់ មានផ្ទះធំល្អប្រណីត បើខ្វះសេចក្តីសុខផ្លូវចិត្ត ការរស់នៅនោះក៏ពុំបានសុខ ដែរ ។ ចំពោះរឿងនេះ មានក្នុងព្រះតាថា ធម្មបទ ដែលព្រះសម្មាសម្ពុទ្ធ ទ្រង់ប្រារព្ធនឹងព្រះរេវត: ដល់នាងវិសាខាថា :

តាមេ វ៉ា យទិ វ៉ា រញ្ញេ, និន្ទេ វ៉ា យទិ វ៉ា ៥លេ យត្ថ អរហន្តោ វិហរតិ, តំ ភូមិរាម ណេយ្យកំ ។ ព្រះអរហន្តទាំងឡាយ ទោះនៅក្នុងទីណា ជាផ្ទះក្តី ព្រៃក្តី ទីទំនាបក្តី ទីទួលខ្ពស់ក្តី ទីភូមិស្ថាន នោះគួរីរីករាយទាំងអស់ ។

ការពុំបានដឹង ពុំបានយល់ នូវទុក្ខពិត ក៏ចេះតែស្អប់ខ្ពើមទុក្ខ ដែល ជាហេតុនាំឱ្យយល់ខុសពីធម្មជាតិ រហូតដល់ទៅ យល់ខុសកាន់តែច្រើន ឡើង១ សន្សំបានទៅជា **និយតមិច្ឆាទិដ្ឋិ** គេចជៀសវាង មិនចង់ជួបនឹង ពុទ្ឋ: ដោយប្រកាន់ថា **ពូកធម្មកាយ** មិនត្រឹមត្រូវទៅវិញ ។ ឯលទ្ធិរបស់ ខ្លួនត្រឹមត្រូវជាង **ឥទំសច្ឆាភិនិវេសះ** ។ ប៉ុន្តែ ពេលដែលយល់នូវទុក្ខសច្ចពិត ប្រាកដ ធ្វើឱ្យចិត្តបានធូរ ស្បើយទៅវិញ លែងចង្អៀតចង្អល់ តានតឹងក្ដៅ ក្រហាយនាំឱ្យបាន សុខស្ងប់ រហូតដល់សេចក្តីស្ងប់ចម្រើនឡើង១ ឃើញ សេចក្តីសុខធំល្អិតឡើងៗ ព្រោះលែងប្រកាន់ទៅលើរបស់អ្វីៗទាំងអស់ដែល ថាខ្លួនមិនមាន ។ ការបានឃើញជាក់ច្បាស់នូវ **សច្ចធមិ** ជាអរិយទ្រព្យ ប្រសើរក្រៃលែងក្នុង **សង្សារវដ្ដ** ហៅសែនក្រនៃការបានអប់រំសន្សំបារមិ **ជាបុព្វេកតបុញ្លូតា** ឱ្យផលក្នុងបច្ចុប្បន្ននេះ ។

**ទុក្ខសច្ច:** ជាអនត្តាធម៌ ឯធម្មជាតិមាន ដីទឹក ភ្លើងខ្យល់ រូបមនុស្ស សត្វ បុគ្គល ក៏ជាធម្មជាតិ អ្វី១ទាំងអស់សុទ្ឋតែធម្មជាតិ ឱ្យតែមានការ កើតឡើង នាំសេចក្តីទុក្ខមកជាមួយ។ កើតរួចភ្លាម ចេះយំទាររកចំណី ចេះស្រេកឃ្លាន រៀនអង្គុយ រៀនវារ រៀនដើរ ដើម្បីជួយសម្រួលដល់ សេចក្តីទុក្ខ រៀនធ្វើការងារស្វែងរកទ្រព្យសម្បត្តិ សម្រាប់ចិញ្ចឹមជីវិត

នេះជាធម្មជាតិ ព្រោះសត្វលោក ត្រូវការរស់តាមធម្មជាតិ រប្យេបយ៉ាង ដូច្នេះ ។ ចំពោះសង្ខារគ្មាន វិញ្ញាណ ក៏មិនប្លែកគ្នា ប៉ុន្តែគ្រាន់តែសេចក្តី ត្រូវការផ្សេង១គ្នា ដូចរុក្ខជាតិស្រូវ ដំណាំ គ្រប់យ៉ាង ត្រូវការជីរសម្រាប់ ដុះលូត លាស់ល្អ ជាចំណីអាហារនៃជីវិត ។ ទាំងនេះជាទុក្ខ ព្រោះត្រូវការ ពីធម្មជាតិ ការរំលត់ទុក្ខ **និរោធ**មាន ប្រាកដដូចគ្នាឯផ្លូវត្រូវដើរដល់ទីបំផុត ក៍មានដែរ មិនមែនជារឿងច្នៃប្រឌិត របស់សាស្តាណា ដែលក្រឡៃបំភ័ន្ត ប្រែក្រឡាស់ ឱ្យខុសពីការពិត នៃពុទ្ឋ: គឺ **សាស្តាធម្មជាតិ** លុះត្រាមាន បុគ្គលឯក អ្នកត្រាស់ដឹងនូវច្បាប់ធម្មជាតិនេះ ទើបសំដែងបើកបង្ហាញ ប្រាប់បាន ដោយ **ធម្មអរិយសច្ចុះ** កប់គ្របបិទជិតក្នុងស្រោមអវិជ្ជា ពុំមានអ្នកណាអាចហែកស្រោម ក្រៅពី **ព្រះសម្មាសម្ភុទ្ធ** មួយអង្គឯងបាន ឡើយ ។ យ៉ាងណាមិញ សត្វលោកដែលពុំដឹងនូវ ទុក្ខអរិយសច្ច: (ទុក្ខេអញាណំ) **ខន្ឋ ៥ អាយតន: ១២ ធាតុ ១៨** ដែលទុក្ខនេះ ជាប់ក្នុង បញ្ហត្តិ ក៏យល់ថា សុខក្នុងរបស់ជាទុក្ខ យល់ថាទៀងឋិតថេរ ក្នុងរបស់មិន ទៀង យល់ថាស្អាតក្នុងរបស់មិនស្អាត យល់ថាមានខ្លួន ក្នុងរបស់អត់ខ្លួន (អនត្តា) សុខចិត្តទ្រាំរស់នៅក្នុងការមិនដឹង (អវិជ្ជាធាតុ) ព្រោះសុខស្រួល ល្អម ដែលជីវិតមានការច្នៃប្រឌិតលើសមត្ថភាពរបស់ខ្លួន ដោយយល់ថា ខ្លួនជាអ្នកមានបញ្ណា និង មធ្យោយបាយអាចជួយដោះស្រាយខ្លួនឯង និង អ្នកដ៏ទៃ មិនពុំចាំបាច់ត្រូវស្វែងរកចំណេះដឹង ពីខាងក្រៅ ។ ការយល់នោះ

ធ្វើយ៉ាងណា ឱ្យតែបច្ចុប្បន្ន រស់បានស្រួល ទៅអនាគតបរលោកមិនចាំបាច់ ភ័យព្រួយ ព្រោះមិនមែនជា ការគួរគិត រហូតដល់ទៅយល់ថា អ្វី១កើត ឡើងអត់ហេតុផង នេះពួកលទ្ឋិង៍ទៃ ។

ក្នុងលោកនេះ គេខំកសាងវិមានធំ១យ៉ាងស្អាតល្អប្រណីត ធ្វើផ្លូវថ្នល់ ខ្វាត់ខ្វែង ផ្លូវទឹក មាននាវាធំ១ដឹកអ្នកដំណើរ ពីកន្លែងមួយទៅស្រុកមួយ យ៉ាងស្រួល ផ្លូវអាកាសមានយន្តហោះយ៉ាងល្បើន ការពារសុវត្ថិភាព ទាំងនេះក៏ដើម្បីដោះស្រាយនូវសេចក្តីទុក្ខ ។ អ្នកដែលស្វែងរកនូវកាម តុណឈ្មោះថា គេកំពុងរស់នៅជាប់ឃ្នាស់ឃ្នាង នៃខ្សែពានជីវិត លើគំនរទុក្ខ ដែលភ្លើងកំពុងឆាបឆេះ សន្ឋោសន្ឋៅ ក្តៅក្រហល់ក្រហាយ ។ សត្វលោកស្រេកឃ្លាននូវរស របស់លោកបញ្ជាក់ថាចាញ់លោក ព្រោះតែ លោកក៏រកមធ្យោយបាយគ្រប់យ៉ាង ទោះបីខុសឆ្គងក្តីឱ្យតែបានជ្រកនៅជា មួយលោក ដេក ដើរ ហូបចុកនូវលោក គឺ ដីទីក ភ្លើងខ្យល់ ដែលកាលពី បឋមកប្ប ពួកព្រហ្ម ចុតិចុះមកកើតលើភពផែនដី បរិភោគអាហារ (បឋវី=ដី) ឈ្ងុយឆ្ងាញ់ ដោយអត់ទ្រាំមិនបានត្រូវរស់នៅទីនេះ ក៏សន្មត់ថា ព្រហ្មអ្នកបង្កើតលោក ហើយត្រូវជំពាក់លោក ក៏បម្រើលោករហូតដល់ សព្វថ្ងៃ អាស្រ័យកម្លាំងតណ្ហា ជាសមុទយទុក្ខ ។

សូវថា អ្នកណាមួយចង់ជំពាក់បំណុលគេ ទោះបីចង់ជៀសវាង ក៍គេចមិនរូច ត្រូវធ្វើជាអ្នកជាប់ទោសគ្នានស្រាកស្រាន្ត ហៅថា បំណល់ ជីវិត ក៏ចេះតែខំបួងសួង សុំសេចក្តីសុខទៅតាមជំនឿផ្សេង១ ទុកឱ្យ ពេលវេលាត្របាក់ស៊ីរាល់ថ្ងៃ មាន កាមវិតក្តះ ព្យាបាទវិតក្កះ និង វិហិង្សាវិតក្កះ ជាឧបការះពីតណ្ហា ។

ចំពោះលោកនេះ មិនបានប្រគល់អ្វីតិចតួច ដល់នរណាម្នាក់ តែដោយ សារការប្រកាន់នាំឱ្យយើងបែងចែកគ្នា តាមពិតរបស់ទាំងអស់កើតក្នុង ទីណា ត្រូវរលត់ទៅវិញក្នុងទីនោះ មិនអាចនរណា ចាប់យកបាន ដែលជា ហេតុមិនតួរទៅទីពឹង លោកខាងក្រៅ តួរមានទី ពឹង ប្រាកដនូវធម៌ក្នុងខ្លួន បានដល់បរមត្ថធម៌ កំពង់ជួយយើងគ្រប់ពេល ។ ពេលនេះយើងកំពុងរស់ជា មួយទោសទុក្ខ គ្រោះថ្នាក់ និង សេចក្តីស្លាប់ ប្រេវូបដូចជា ភ្នក់ភ្លើងសង្គ្រាម គ្របដណ្តប់លើតំណក់ខ្សែជីវិត នៃលោក ដែលមិនគួរឱ្យយើងដេករង់ចាំ ឬ ខំចិញ្ចឹមបីបាច់ថែរក្សា សេចក្តីទុក្ខតទៅទៀត ។ ការនឿយហត់ស្វែងរក បច្ច័យ ៤ មិនមែនជាប្រយោជន៍ ឯការប្រព្រឹត្តព្រហ្មធរិយធម៌ ទើបជា ប្រយោជន៍ អ្វីដែលយើងបានជា ប្រយោជន៍ អ្វីនោះ ជាការប្រឆាំងនឹង មច្ចរាជ បានន័យថា មានប្រៀបលើសេចក្តីទុក្ខ ទោះបីរូបបែកធ្លាយក៏ដោយ មច្ចរាជយកបាន តែសំបក ឯខ្លឹមសារនៃការរស់ យើងបានសន្សំប្រមូលទុក ក្នុងសន្តានចិត្ត នូវអំពើបុណ្យទាំងឡាយរួចស្រេច មិនចេះស្លាប់ទៅណា បាត់ឡើយ ។ ហេតុអ្វីបានជាសត្វលោក ចេះតែជ្រប់ងប់ទៅរកលោក ? តាមពិតលោក ត្រឹម តែ រូប សំឡេង ក្លិន រស ផោដ្ឋព្វៈ និង ធម្មារម្មណ៍

កើតឡើងឃើញ មួយភ្លេត ក៏រលត់ទៅវិញ ដូចជាមិនមាន អ្វីគួរឱ្យត្រេកអរ ជាប់ជុំពាក់សោះ តែនេះជាកិលេសមារនិមិត្តនូវរបស់ទាំងឡាយនោះឱ្យ វិចិត្រ មានចំណែកច្រើនប្រការ ដែលយើងម្នាក់១ត្រូវរត់ដេញតាម ។

មារមាន ៥ :

១- កិលេសមារ

២- អភិសង្ខារមារ

៣- មច្ចុមារ

៤- ខន្ធមារ

៥- ទេវបុត្តមារ ។

តើ កិលេសមារស្ថិតនៅឯណា ?

ឆ្លើយ : កិលេសមារដេកសម្ងំនៅក្នុងចិត្តរបស់យើងគ្រប់១គ្នា រង់ចាំ តែឱកាស ដូចច្នេះ ជីវិតប្រៀបដូចជា ផែនដីសម្រាប់ទទួលរង់នូវរបស់អ្វី១ គ្រប់យ៉ាង ទោះល្អក្តី អាក្រក់ក្តី ។ ក្នុងមួយថ្ងៃ១ យើងបូជាជូនទៅ ម្ចាស់តណ្ហា គឺសេចក្តីប្រាថ្នា សេចក្តីស្រេកឃ្លានអស់រលីង ដោយមិនបាន ជួយដោះស្រាយអ្វីដែលនាំឱ្យរំលោះនូវកិលេសបន្តិចម្តង១សោះ ដូចជា គ្រាន់តែ **តិត** ពុំទាន់បានធ្វើអ្វី១ផង ពេលនោះតណ្ហាឆក់យកបានស្រេចទៅ ហើយ គិតទៅតាមទ្វារ ៦ ណាមួយ មានភ្ញៀវចេញចូលច្រើនណាស់ ភ្ញៀវល្អ ក៏មាន ភ្ញៀវអាក្រក់ក៏មាន បើភ្ញៀវមានពីរប្រភេទយ៉ាងនេះ

តើយើង ត្រូវទទួលភ្ញៀវមួយណា ? តាមធម្មាត្រូវទទួលភ្ញៀវមរមត្ថ កុំឱ្យជាប់នឹង បុគ្គលបញ្ហត្តិចូលឱ្យដល់ **ពុទ្ធំ សរណំ គច្ចាមិ** ពិត ។ រាល់ថ្ងៃ យើងប្រឈមមុខ និងគ្រោះថ្នាក់ ប្រចាំជីវិតគ្រប់ពេលដែលថា មរណា សន្នជវន និង សេចក្តីស្លាប់នៅក្យេកជាប់គ្នា ដោយកម្លាំង តណ្ហាមាន កម្ម ជាបច្ច័យដេញតាមប្រកិតគ្នានពេលសំរាកដោយ ពុំដឹងថ្ងៃណាពេលណា ត្រូវមច្ចុមារ លេបត្របាក់យកទាំងរស់ ហើយក៏ដឹងទៀតថា យើងកំពុងរស់ នៅនេះមាន បុណ្យជួយទំនុក ឧបត្ថម្ភគាំទ្រ ពីក្រោយ ផ្តល់មកនូវឧបធិ សម្បត្តិគ្រប់ក្រាន់ ដើម្បីបំពេញមុខនាទី ឱ្យមានភ័ពសំណាងដូចបច្ចុប្បន្នត ទៅអនាគត ព្រោះការកើតមក ឱ្យយកទុក្ខ និង សេចក្តីស្លាប់មកជាមួយ ដែលមិនគួរអីទៅរីករាយសប្បាយ និងការកើត (ជាតិ) ខ្លាំងពេក ។ យើងកុំដេករង់ចាំឱ្យអ្នកណាមកជួយយើង ក្រៅពី ខ្លួនយើង មធ្យោបាយ មានគ្រប់គ្រាន់ ខ្វះតែខាងកិច្ចបដិបត្តិ ចូលដល់សច្ចុះធម៌ ព្រោះសច្ចុះធម៌ កម្រយល់ដឹងណាស់មានតែព្រះសម្មាសម្ពុទ្ធ និង សាវីក ដូចព្រះអរហន្តជា ដើម ដែលលោកអស់កង្វល់ រួចផុតស្រឡះ ពីទុក្ខភ័យ គង់នៅជាសុខ មិនត្រូវការអ្វី១ទាំងអស់ ចំណែកបុថុជ្ជន នៅចង្អៀតចង្អល់ខ្លាំងណាស់ ដោះស្រាយអ្វីមួយរួចត្រូវនៅជាប់របស់មួយ ហើយមួយទៀតមិនចេះចប់ ប្រេប្រនឹងសត្វសារិកា ឬ លលក ដែលគេចាប់យក មកចិញ្ច៌មទុកក្នុងទ្រុង ដូច្នោះ ។

110

ការស្វែងរកទ្រព្យសម្បត្តិ ជាការល្អប្រសើរម្យ៉ាងនៅក្នុង សង្គម បច្ចុប្បន្ន ដើម្បីដោះស្រាយសេចក្តីទុក្ខ លុះដល់ពេលស្លាប់ទៅបានអ្វីយកទៅ ជាមួយ ? គ្មានបានអ្វី ក្រៅពីអំពើកម្ម ដែលធ្លាប់សន្សំរាល់ថ្ងៃ បើសន្សំ បុណ្យច្រើន ផលល្អនឹង នាំយើងទៅកើតកន្លែងសុខ តែបើសន្សំបាប ផល អាក្រក់ និង នាំទៅកើតនៅទីថោកទាប ។

តើយើងពេញចិត្តផ្លូវណា ? បើជាប់ចិត្តនិងទ្រព្យសម្បត្តិខ្លាំងពេក សេចក្តីទុក្ខនឹងកើតមាន ហាក់ដូចជា កំពុងធ្វើគុកដាក់ខ្លួនឯង អ្វី១ដែល កំពុងប្រព្រឹត្តិ ធ្វើដោយកាយ វាចា ចិត្ត គឺជាសមិទ្ធិរបស់ខ្លួន សាងខ្លួន ដោយខ្លួនឯង នូវសុខ និង ទុក្ខ ឯអ្នកដទៃជារឿងអ្នកដទៃ ។

សេចក្តីទុក្ខមានកប់នៅក្នុងចិត្ត ហៅថា ទុក្ខអរិយសច្ច: ដែលពុំ អាចមើលឃើញដោយភ្នែកធម្មតា (មំសចក្ខុ) លុះត្រា (បញ្ឈាចក្ខុ) ទើបប្រាកដជាក់ច្បាស់ ដែលក្នុងជីវិតប្រចាំថ្ងៃសន្សំបន្តិចម្តងៗ ប្រព្រឹត្តិធ្វើ កម្មឱ្យផលក្នុងបច្ចុប្បន្នខ្លះនិងបរលោកខ្លះ ទោះកុសលក្តីអកុសលក្តី ។ មួយ ចំណែកក្នុងបច្ចុប្បន្នកំពុងរស់នៅកំពុងរងទុក្ខ ដូចត្រូវគេធ្វើទារុណកម្ម ស្រាលធ្ងន់ រហូតដល់បាត់បង់ជីវិតក៏សឹងមាន ក្រៅពីនេះឱ្យផលទៅ បរលោកនាយ ក្រោយពេលស្លាប់ទៅ រូបធម៌នាមធម៌ត្រូវបន្តភពថ្មីទៀត អាស្រ័យតណ្ហា ។ **កម្មប្បច្ចយោ** ជាអ្នកតាក់តែងភពជាតិ ទាំងពេលកំពុងរស់នៅ និង អនាគត តែយើងមិនបានដឹង ក៏មិនដែលបានឃើញសោះ ភពដទៃ១ ទៀត ដូចជា សុគតិភព ឬ ទុគ្គតិភព។ ដំណោះស្រាយនេះ ព្រះសម្មាសម្ពុទ្ធ ក្រោយពីព្រះអង្គសំដែងព្រះធម៌ (ព្រះអភិធម៌) ប្រោសពុទ្ធមាតានាឋាន តាវត្តិ៍ង្ស ក៍ត្រឡប់យាងចុះតាមជណ្តើរកែវ ដែលវិស្សកម្មទេវបុត្រ និមិត្តសាងថ្វាយ ទ្រង់អធិដ្ឋានបើកលោកដើម្បីឱ្យមនុស្សឃើញព្រះអង្គ ឃើញឋាននរក(អរីចិនរក) ទេវតាឃើញមនុស្សឃើញឋាននរក សត្វនរក ឃើញមនុស្ស និង ទេវតាឃើញគ្នាទៅវិញទៅមក ។

យ៉ាងដូច្នោះ សត្វលោកមានការសង្វេតខ្លាំងអស្ចារ្យ ក៏បានសម្រេច មគ្គផលច្រើន មានសំដែងនៅក្នុង (អដ្ឋកថា អង្កុត្តរនិកាយ ឯកនិបាត ឯតទគ្គវគ្គសូត្រទី១) ដើម្បីបញ្ជាក់ទៅលើធម្ម: ដែលព្រះសមណៈគោតម ទ្រង់ត្រាស់សំដែងថា តើភពង៏ទៃ ឋានសួគ៍ ឋាននរក មានពិតប្រាកដ មែន ឬ ។

សេចក្តីទុក្ខទាំងឡាយដូចបានជម្រាបជូនខ្លះៗនេះ គ្រាន់តែដើម្បី លាតត្រដាងនូវរបស់ផ្កាប់ បើកផ្ការឡើងឱ្យឃើញជាក់ស្តែងនូវការពិតតាម ព្រះតម្រាស់របស់ព្រះសម្មាសម្ពុទ្ធថា ទុក្ខមានមែន ទុក្ខរបស់ឧបាទានក្ខន្ធ ពុំមានសត្វបុគ្គល អ្នកទទួលទុក្ខ តែការភន្ត័ច្រឡំយល់ថា មានគេឯង អ្នកទុក្ខ ព្រោះតែសុខសោមនស្សអាស្រ័យវេទនាសោយអារម្មណ៍ ។ លក្ខណៈពិសេសរបស់ទុក្ខបញ្ជាក់សេចក្តីថា រាល់រូបសត្វទាំងឡាយ មានទុក្ខប្រចាំក្នុងខ្លួនស្រាប់ ពុំមានអ្នកសាងឱ្យ ពេលកើតមកនាំយក សេចក្តីទុក្ខមកជាមួយគឺ ជាតិ ជរា ព្យាធិ មរណៈ ដែលជាហេតុចាំបាច់ ព្រះសម្មាសម្ពុទ្ធ ត្រូវតែមានការត្រាស់ដឹងឡើងក្នុងលោកជួយរំដោះ សេចក្តីទុក្ខ ព្រោះទុក្ខសង្សារវដ្តតាមក្រសែ (តួសភាវៈ) របស់ធម្មជាតិ ដែលអណ្តែតក្នុងសមុទ្រសាគរ គឺតណ្ហាហែលលេងសប្បាយក្នុងចិត្តនៃសត្វ យល់ថា ជាសេចក្តីសុខដូចបានបរិយាយរួចមកហើយ ។

ដូចនេះ វិសេសលក្ខណៈនៅក្នុងវេទនា គឺការសោយអារម្មណ៍ ធ្វើឱ្យសត្វទាំងឡាយញ្យេនញ៉ាម ជាប់ជុំពាក់អាស្រ័យសុខសោមនស្ស កម្ររំដោះខ្លួនបានរួចរហូតដល់ទៅជួយការពារ ថែរក្សាយ៉ាងប្រុងប្រយ័ត្ន ផង ដើម្បីបន្តការរស់នៅក្នុងភព ប្រកបទៅដោយអវិជ្ជា ចេះតែសម្ងំទ្រាំ លំបាកនៅក្នុងទុក្ខ ទោះបីបានជួបសុខបន្តិចបន្តួច ក៏យល់ថា នេះហើយជា សុខពិតក៏ធ្វើតាមគ្នាតកូនតចៅរៀងរហូត ។ ជាចំណែកមួយនៃសេចក្តីទុក្ខ អាចប្រៀបបានទៅនឹង សត្វល្អិតមមាច ឬមេភ្លៀង ដែលយល់ច្រឡំថា ការហើរលេងនៅតាមភ្លើងចង្កៀងគោម ប្រព្រឹត្តទៅដើម្បីសេចក្តីសុខ ដោយពុំបានដឹងថា សុខគូនីងទុក្ខ ក៏ខំប្រឹង នាំគ្នាហើរចោមរោមភ្លើងតាម ចំណង់ចំណូលចិត្ត ទីបំផុតខ្លួនប្រាណត្រូវស្លាប់វិនាសអន្តរាយ យ៉ាងណា មិញមនុស្សយើងក៏យ៉ាងដូចច្នោះដែរ ឱ្យតែមាន ការកើត ការស្លាប់ត្រូវតែ មានដូចគ្នាមិនថាអ្នកណា១ឡើយ ។

កាលបើចុះចិត្តស៊ុប់លើសេចក្តីទុក្ខ ដូច្នេះសត្វលោកទាំងឡាយ គូរកុំ ដំអក់ ដេកត្រាំក្នុងរណ្តៅស្មោកគ្រោកនេះ ត្រូវរិះរេរកមធ្យោបាយរំដោះ ខ្លួនចេញ ។

សំនូរះ តើយើងត្រូវគេចខ្លួនតាមវិធីណា ?

ចម្លើយ: តាមព្រះបីតាវិវដ្ដៈព្រះអង្គទ្រង់សម្តែងថា វិធីដែលត្រូវ រត់ចេញពីសេចក្តីទុក្ខមានតែម្យ៉ាងគត់គឺ អរិយមគ្គ អង្គ ៨ ដែលជាផ្លូវ សម្រាប់ដឹកនាំសត្វឱ្យរួចពីសេចក្តីទុក្ខ ព្រោះរំលត់ហេតុដែលនាំឱ្យកើតទុក្ខ គឺ តណ្ហា បើពោលឱ្យងាយ កុំប្រកាន់នូវរបស់អ្វី១ ទាំងពួង បានដល់ឧបាន ទានក្ខន្ធទុក្ខ(ទិដ្ឋិ) ។

សំនួរ: ចុះការរំលត់តណ្ហាដោយវិធីណា ?

ចម្លើយៈ តាមពិតតណ្ហាមានបងប្អូនទាំងអស់ ៣ នាក់ : តណ្ហា ទិដ្ឋិ មានៈ ជាបបញ្ចូធម៌កើតមកពីឧបាទានក្ខន្ធ ។

ក្រៅពីតណ្ហានៅមាន កិលេសយ៉ាងច្រើនដទៃទៀត ដូចជា អនុស័យ ដេកត្រាំនៅក្នុងចិត្តមិនងាយលះ ឯតណ្ហាក៏ដូចគ្នា បើប្រាថ្នានឹងលះតណ្ហា ដោយន័យត្រង់តែម្តង ពិតជាប្រព្រឹត្តទៅមិនបាន ព្រោះបងប្អូន ៣ នាក់នេះ

បងគេគឺ នាងតណ្ហាជួយគ្នាណាស់ បើធ្វើបាបបង នាងបួន ២ នាក់ ស្ទុះមកជួយភ្លាម ដូចចាប់ពោះពីកន្ទុយ ត្រង់ចំណុចនេះ ព្រះសម្មាសម្ពុទ្ធ ទ្រង់ត្រាស់សំដែងតាមសំនូររបស់ទេវតាទូលសួរ ។ តាមព្រះតម្រាស់ត្រូវ លះទិដ្ឋិមុនទើប ( មូល ឬ ឬស) របស់តណ្ហាអាចកាត់ផ្តាច់ ជាមធ្យោបាយ បើចង់លះទិដ្ឋិ ត្រូវយកសម្មាទិដ្ឋិមកជំនួស ព្រោះអវិជ្ជា ជាហេតុនៃទិដ្ឋិ ហើយក៏ជាកំពូលនៃអកុសលធម៌ទាំងឡាយ (បដិច្ចសមុប្បាទធម៌) ឯវិជ្ជា ជាហេតុនៃសម្មាទិដ្ឋិ និងជាកំពូលនៃកុសលធម៌ក៏គឺ បញ្ហាហ្នឹងឯង ។ ក្នុង ដំណើរនេះ ព្រះដ៏មានព្រះភាគទ្រង់ត្រាស់សំដែងលើកយកសម្នាទិដ្ឋិដាក់នៅ ខាងដើម ក្នុងអរិយមគ្គអង្គ ៨ ព្រោះជាកិច្ចបដិបត្តិ ហៅថា សម្មាបដិបត្តិ ព្រោះបដិបទាមាន ២ យ៉ាំង: មិច្ចាបដិបទា និងសម្នាបដិបទា ដូច្នោះរាល់ទង្វើ របស់សត្វលោកចូលចិត្តច្រើនជាងគេ គឹមិច្ឆាបដិបទា ដែលជាបដិបទាជាប់នៅក្នុងភពហៅថា (ធម៌ធ្វើឱ្យយឹតយូរក្នុងវដ្ដ:) មានវដ្តតាមិនី : ដូចជា មានការសមាទានសីល ធ្វើសមាធិ ចម្រើន បញ្ញាក្នុងភវចក្ក គឺបដិចូសមុប្បាទធម៌ ដែលយល់ថា (ទិដ្ឋិ) សមាទានសីល ធ្វើសមាធិឱ្យបានស្អាតល្អបរិសុទ្ធិសិន នឹងអប់រំបញ្ហាតាមក្រោយ ឯសីល សមាធិធ្វើយាំងណា ក៏មិនអាចបរិសុទ្ធ បើពុំមានការអប់រំសតិប្បដ្ឋាន ។

ចំណែកសម្មាបដិបទា បានដល់ការអប់ចម្រើនសតិប្បដ្ឋាន ៤ មាន កាយានុបស្សនា វេទានានបស្សនា ចិត្តានុបស្សនា និងធម្មានុបស្សនា អាច ប្រព្រឹត្តទៅបាននូវអរិយមគ្គអង្គ ៨ ដើម្បីកំចាត់អវិជ្ជាជំនួសដោយ វិជ្ជា គឹបញ្ណា ជាតទង្គប្បហាន: ។

តាមដែលបានសិក្សាក្នុងជម្រៅ ព្រះពុទ្ធសាសនាយ៉ាងដូច្នេះ, គួរសាង លោកឱ្យទៅជាលោកមានធម៌គ្រប់គ្នាឡើង កុំក្រាញនៅតែ ក្នុងភាពងងឹត គឺសេចក្តីសុខសោមនស្សរបស់ខន្ធជាប់ក្នុងវត្ថុកាម (ទ្រព្យសម្បត្តិ) ត្រូវ សន្សំកុសលឱ្យបានច្រើន (លះបង់ឧបាទានក្ខន្ធ) តាមព្រះឱវាទានុសាសនី គួរកុំសន្តោសនៅក្នុងកុសលធម៌ ឯបច្ច័យ ៤ ត្រូវសន្តោស ។ ត្រូវចេះកែច្នៃ រិះរកបញ្ណាសន្សំបន្តិចម្តង១តាមធម្មៈចូលដល់ សច្ចៈធេម៌ ជាធម៌ពិត (ធម្មជាតិ) ទើបជួយកសាងលោក គឹសង្គមមនុស្សឱ្យបានទៅជាសង្គមមាន សុភមង្គល លែងឈ្លោះទាស់ទែងគ្នា ព្រោះការប្រកាន់គ្នា ការឈ្លោះទាស់ ទែងគ្នាជាធម៌លាមកថោកទាបបំផុត ដែលព្រះសម្មាសម្ពុទ្ធទ្រង់ត្រាស់ សំដែង មិនគួរកាន់យក គួរលះ មិនគួរចម្រើន ជាពួកហឺនាធម្មាត្រូវកាន់ យកពួកធម៌ជាបណីតា ធម្មា កុសលា ធម្មា ជ្រកនៅ ដេកនៅ ធ្វើជាទី ពឹងពាក់តវង្សត្រកូល ទោះបីមានឧបសត្តអ្វី១ ក៏នៅតែ មិនភ្លេចមិនបោះបង់ ចោល រហូតដល់ត្រូវទទួលទុក្ខទោសគ្រោះថ្នាក់ ឬ បាត់បង់ជីវិតក៏ដោយ ។ ក្នុងជីវិតប្រចាំថ្ងៃយកល្អគួរមានសីល ៥ រក្សាទុក ក្នុងខ្លួនសម្រាប់ជាស្បៀង ធ្វើដំណើរទៅបរលោក ឬឧបោសថសីល ក៏រិតតែ ល្អប្រណីតទៅទៀត ព្រោះសីលនាំឱ្យបានភោគសម្បត្តិ សីលនាំឱ្យបាន ទៅកាន់សុគតិភព

សីលនាំឱ្យបានទៅកាន់ព្រះនិព្វាន ដែលជាចំណែកមួយ នៃការកសាង បញ្ហាបារមី ។ អនាគត ជាចំណែកមួយគួរគិតពិចារណា ឱ្យបានច្រើន (សតិសម្បជញ្ណៈ) ព្រោះបច្ចុប្បន្នកំពុងរស់នៅ ជាការសាង ពូជអនាគត បានន័យថា យើងនឹងត្រូវបែកធ្លាយរាងកាយពីឥឡូវនេះ ក៏មិនដឹងថា ទៅរស់នៅទីណា សម្រាប់បន្តភពថ្មីតាមកម្ម ជាអ្នកចាត់ចែងរៀបចំ នេះជាការសង្វេគតក់ស្លុតរបស់សត្វលោក ។ ការសាងលោកឱ្យភ្លឺស្វាង រុងរឿង ប្រៀបដូចព្រះចន្ទរះចេញផុតពីពពក ទោះបីបានប្រព្រឹត្តធ្វើអំពើ ខុសឆ្គងពីមុនយ៉ាងណា លុះក្រោយមកប្រកាន់យកធម៌ត្រឹមត្រូវតាម ឱ្យវាទានុសាសនី ហៅថា បដិបត្តិបូជា ។

សំនូរ: តើជម្រៅព្រះពុទ្ធសាសនានៅលើអ្វី ?

**ឆ្លើយ:** នៅលើសចូធម៌ និង ឱ្វវាទបាតិមោក្ខ ។

សំនូរ: អ្វីខ្លះហៅថាសចូធម៌?

**ឆ្លើយ:** សច្ចធម៌ គឺ បដិចូសមុប្បាទធម៌ អរិយសចូទាំង ៤ ខន្ធ ៥ អាយតន: ១២ និងធាតុ១៨ ។

## **ງີອາ**ຂຮູງາສ໌ເຮາສູ

ឱវាទប្បាតិមោក្ខ បានដល់អ្វីខ្លះ?

- ឱ្យវាទៈ ពាក្យប្រៀនប្រដៅរបស់ព្រះសម្មាសម្ពុទ្ធ
- បាតិមោក្ខ ចែកជា ២ បទ: បាតិ +មោក្ខ

- បាតិ =ធ្លាក់ចុះទៅក្រោមមានអបាយភូមិ៤ជាដើម។

- មោក្ខ = រួចស្រឡះ រួចផុតពីអាបាយភូមិ ៤

ព្រះបមេសាស្តាទ្រង់សម្តែង នូវឱ្វវាទពាថាដែលព្រះអានន្ទបានចូល ទៅក្រាបទូលសួរ អំពីឧបោសថរបស់ព្រះពុទ្ធទាំងឡាយ មានវិធីផ្សេងគ្នា ចំណែកឱ្វវាទគាតថា ដូចគ្នាគ្រប់ព្រះអង្គ ព្រះឱ្យវាទគាតាថា នោះមានដូច តទៅនេះ :

សព្វឆាមស្ស អភារណ៍ កុសលស្សមសម្បនា សចិត្តមរិយោឧមនំ ឯតំ ពុន្ធាន សាសនំ ទ

១ន្តិ៍ មរម័ តឆោ តីតិក្ខា តិ
និច្ចានំ មរមំ ទនន្តិ ពុន្ឋា
ន ចាំ មព្វខំតោ មរុមឃាតិ
សមនោា ហោតិ មរំ ទំហេទ២ខេត្តា ។
សមនោា ហោតិ មរំ ទំហេទ២ខេត្តា ។
អនូមទារណា អនូមឃាតោ ជាតិទោះក្ខ ច សំទទោ
មត្តញូតា ច តត្តស្នី មន្តពា សយនាសនំ
អនិចិត្ត ច អាយោតោ ៦តំ ពុន្ឋានសាសនំ ។
ព្យែ : "កិរិយាមិនធ្វើនូវអំពើបាបទាំងពួង. កិរិយាបំពេញកុសល
កិរិយាធ្វើចិត្តរបស់ខ្លួនឱ្យផ្លូរផង ទាំងនេះ ជាពាក្យប្រៀនប្រដៅនៃព្រះពុទ្ឋ

ទាំងឡាយ។ អំណត់ គឺសេចក្តីអត់ធន់ ជាតបធម៌ង៏ឧត្តមព្រះពុទ្ធទាំងឡាយ ទ្រង់ត្រាស់ថា ព្រះនិព្វាន ជាគុណជាតិង៏ឧត្តម អ្នកបួសដែលប្បេតប្បេន សត្វដទៃ សម្លាប់សត្វដទៃ មិនមែនជាបព្វជិត មិនមែនជាសមណៈឡើយ។ ក៏រិយាមិនតិះដេវ៉ូល (អ្នកដទៃ) ១ ក៏រិយាមិនបេ្បតប្បេន (អ្នកដទៃ) ១ ក៏រិយាសង្រួមក្នុងព្រះបាតិមោកខ្លាំ ភាវ់ះដឹងប្រមាណក្នុងភត្តាហារ ១ ទីដេកនិងទីអង្គុយដ៏ស្ងាត់ ១ ក៏រិយាបំពេញសេចក្តីព្យាយាមក្នុងអធិចិត្ត ១ ទាំងអស់នេះ ជាពាក្យប្រេរ៉ូនប្រដៅនៃព្រះពុទ្ធទាំងឡាយ ។

សាងជាតិសាសនា ដោយមានវិន័យ សាងបុណ្យនិស្ស័យ ដោយប្រុងប្រយ័ត្ន សាងសម្បត្តិទ្រព្យ ដោយកុំបំបាត់ សាងចិត្តស្ងប់ស្ងាត់ ដោយគុណបញ្ញា ។

#### សតិម្យដ្ឋានទឹមស្សនា (ជំហានទី ៣)

នៅក្នុងមហាសតិប្បដ្ឋានសូត្រ បឹងកលេខ ១៧-២០ ព្រះដ៏មានព្រះ ភាគទ្រង់ត្រាស់សំដែងថា :

តកទា ឯតនទោច ឯកាយនោ អយំ តិកូចេ បក្ដោ សត្តានំ ទិសុន្និយា សោកបរិនេទានំ សមតិក្អបាយ នុកូនោបទស្សានំ អត្ថខ្លួយាយ ញាយស្ស អនិកបាយ និព្វានស្ស សច្លិក៌រិយាយ យនិនំ ចត្តាពោ សតិប្បដ្ឋានា ទ បានសេចក្ដីថា :

ម្នាលភិក្ខុទាំងឡាយ ផ្លូវគឺ សតិប្បដ្ឋានទាំង ៤ នេះ ជាផ្លូវមូលតែមួយ ( ប្រព្រឹត្តទៅ) ដើម្បីសេចក្តីបរិសុទ្ធនៃសត្វទាំងឡាយដើម្បីលះបង់នូវ សេចក្តីសោក និងសេចក្តីខ្សឹកខ្សួល ដើម្បីរំលត់បង់នូវទុក្ខ និងទោមនស្ស ដើម្បីបាននូវអរិយមគ្គប្រកមដោយអង្គ ៨ ប្រការ ដើម្បីធ្វើឱ្យជាក់ច្បាស់ នូវព្រះនិព្វាន ។

ສິສູເອ ສິສູ ສາເພ ສາພາລຸຍຜູ້ ອິຫາສິ ສາສາຍິ ຜຍງປາເລາ ຜສິຍາ ອິເລເບງເໝາເສ ສສົຽງາ ເລາຍລຜູ້ ອ ម្នាលភិក្ខុទាំងឡាយ ភិក្ខុក្នុងសាសនានេះពិចារណាឃើញនូវ កាយ ក្នុងកាយជាប្រក្រតីគ្រប់ឥរិយាបទទាំង ៤ មានព្យាយាម ជាគ្រឿងដុត កំដៅកិលេស ជាអ្នកដឹងខ្លួន មានស្មារតី (ជាគ្រឿងកំណត់) កំចាត់បង់នូវ អភិជ្ឈា និងទោមនស្ស ក្នុងលោកចេញ ។

ពិចារណាយ៉ាងដូចម្ដេច ? ពិចារណាឱ្យឃើញជាក់ច្បាស់នូវពួកកាយ នេះ គ្រប់ឥរិយាបទ ៤ ថាមានត្រឹមតែរូបធម៌នាមធម៌ ដែលប្រព្រឹត្តទៅ រាល់ថ្ងៃពុំមានសត្វបុគ្គលជាហេតុនាំឱ្យមានសតិបញ្ណា កើតឡើង កំចាត់បង់ នូវកិសេលទាំងពួងមានលោភៈ ទោសៈ មោហៈ ជាដើម ។

**ទេធនៈរស្ ទេធនៈរន្ទមស្ស៍ ទីមារតិ** ពិចារណឃើញវេទនា ក្នុងពួកវេទនាគ្រប់ឥរិយាបទ ៤ **អេរងារមី** មានព្យាយាមជាគ្រឿងដុត កំដៅកិលេស **សម្បជានោ សតិមា** ជាអ្នកដឹងខ្លួន មានស្មារតី (ជាគ្រឿង កំណត់) **វិនេយ្យលោកេ** កំចាត់បង់នូវលោកចេញ (កិលេស) អភិជ្ឈានិង ទោមនស្ស (លោភ: និងទោស: មោហ:) ក្នុងលោកចេញ ។

**ខិះត្ត ខិត្តានុមស្ស៊ី ទិមារតិ** ពិចារណាឃើញចិត្តក្នុងចិត្តគ្រប់ ឥរិយាបទ ៤ **អាតាបី**មានព្យាយាម ជាគ្រឿងដុតកំដៅនូវកិលេស សម្បជានោ ជាអ្នកដឹងខ្លួន **សតិមា** មានស្មារតី **វិនេយ្យលោកេ** នាំចេញនូវ កិលេសជាតិ គឺអភិជ្ឈា និង ទោមនស្ស (លោភះទោស: មោហៈ) ក្នុងលោកចេញ ។ ចំពោះចិត្តមាន ៨ ធូត្រូវជា ១៦ ពួក គឺ (៥កស្រង់ពីក្នុងមេរៀនចាស់)

១- សរាត់ វ៉ា ចិត្តំ សរាត់ ចិត្តន្តិ បជានាតិ. សរាគចិត្ត បានដល់ លោភមូលចិត្ត ៨ ដួង ដែលចិត្តប្រកបដោយរាគ: ក៏ដឹងថា ចិត្តប្រកប ដោយរាគ: ។

២- **វិតរាគំ វាចិត្តំ វិតរាគំ ចិត្តន្តិ បជានាតិ.** វិរាតគចិត្តបានដល់ លោកិយកុសលចិត្ត និងអព្យាកឥចិត្ត (វៀវលោកុត្តរចិត្ត) ដែលចិត្តប្រាស ចាករាគ: ក៏ដឹងថា ចិត្តប្រាសចាករាគ: ។

៣– **សទោសំ វ៉ា ចិត្តំ សទោសំ ចិត្តន្តិ បជានាតិ.** សទោសចិត្ត បានដល់ទោសមូលចិត្ត ២ ដួង ដែលចិត្តប្រកបដោយទោស ក៏ដឹងថាចិត្ត ប្រកបដោយ ទោស: ។

៤- **វិតទោស់ វា ចិត្តំ វិតទោសំ ចិត្តន្តិ បជានាតិ.** វិតទោសចិត្ត បានដល់លោកិយ កុសលចិត្ត និងអព្យាកតចិត្តដែល ចិត្តប្រាសចាកទោស: ក៏ដឹងថាចិត្ត ប្រាសចាកទោស: ។

៥- **សមោហ៍ វា ចិត្តំ សមោហំ ចិត្តន្តិ បជានាតិ.** សមោហចិត្ត បានដល់អកុសលចិត្តទាំង ១២ ដែលចិត្តប្រកបដោយ មោហៈ ក៏ដឹងថាចិត្ត ប្រកបដោយ មោហៈ ។

៦- វិតមោហំ វា ចិត្តំ វិតមោហំ ចិត្តន្តិ បជានាតិ វិតមោហចិត្ត បានដល់លោកិយកុសលចិត្តនិងអព្យាកតចិត្ត ជា លោកិយ បានដល់ចិត្ត ប្រាសចាក មោហៈ ក៏ដឹងថាចិត្តប្រាសថាកមោហៈ ។ ៧- សង្ហិតំ វា ចិត្តំ សង្ហិតំ ចិត្តន្តិ បជានាតិ. សង្ខិតំ បានដល់ចិត្តរូញរា
 អង្គធម៌ិះ ចិត្តប្រកបដោយ ថិនមិទ្ធ: ដែលចិត្តរូញរាក៍ដឹងថា ចិត្តកំពង់រូញរា ។
 ៨- វិក្ចិត្តំ វា ចិត្តំ វិក្ចិត្តំ ចិត្តន្តិ បជានាតិ. វិក្ខិត្តំ បានដល់
 ចិត្តរាយមាយ អង្គធម៌ិគឺ ឧទ្ធទ្ទ: ដែលចិត្តរាយមាយ ក៏បានដឹងថាចិត្តកំពុង

រាយមាយ ។

៩- **មហត្តតំ វា ចិត្តំ មហត្តតំ ចិត្តន្តិ បជានាតិ.** មហត្តតំ បានដល់ចិត្តមហតតះគឺ រូបាវចរះ និងអរូបាវចរះ ដែលចិត្តមហត្តត: (ធំ) ក៏ដឹងថាចិត្តមហត្តត: ។

90- អមហត្កតំ វា ចិត្តំ អមហត្កតំ ចិត្តន្តិ បជានាតិ. អមហត្កតំ បានដល់ កាមាវចរចិត្ត ដែលចិត្តជា កាមាវចរៈ ក៏ដឹងថា ចិត្តជា កាមាវចរៈ ។ ១១- សឧត្តរំ វា ចិត្តំ សឧត្តរំ ចិត្តន្តិ បជានាតិ. សឧត្តរចិត្ត មានចិត្តដទៃប្រសើរក្រៃលែងជាង ដែលមានចិត្តដ៏ទៃ ប្រសើរក្រៃលែជាង ក៏ដឹងថាចិត្តមាន ចិត្តដទៃក្រៃលែងជាង ។

១២- **អនុត្តរំ វា ចិត្តំ អនុត្តរំ ចិត្តន្តិ បជានាតិ.** អនុត្តរចិត្ត មិនមានចិត្ត ដទៃប្រសើរក្រៃលែងជាងដែល ចិត្តមិនមានចិត្តដទៃក្រៃលែងជាង ក៏ដឹង ថាមិនមានចិត្តដទៃប្រសើរក្រៃលែងជាង ។

១៣-**សមាហិតំ វា ចិត្តំ សមាហិតំ ចិត្តន្តិ បជានាតិ.** សមាហិតចិត្ត ចិត្តតម្កល់ស្នើគឺ ឧបចារសមាធិ ដែលចិត្តកំពុងតម្កល់ ស្នើក៏ដឹងថាចិត្តកំពុង តម្កល់ស្នើ ។ ១៤- **អសមាហិតំ វា ចិត្តំ អសមាហិតំ ចិត្តន្តិ បជានាតិ.** អសមាហិតំ ចិត្តមិនតម្កល់ស្មើគឺ ចិត្តមិនមានសមាធិ ដែលចិត្តមិន តម្កល់ស្មើ ក៏ ដឹងថា ចិត្តមិនតម្កល់ស្មើ ។

១៥- វិមុត្តំ វា ចិត្តំ វិមុត្តំ ចិត្តឆ្អិ បជានាតិ. វិមុត្តំ ចិត្តរួចផុត បានដល់វិមុត្តំទាំង ២ គឺ តទង្គវិមុត្តិ និង វិក្ចម្ភនវិមុត្តិ ដែលចិត្តកំពុងរួចផុត ក៏ដឹងថា ចិត្តកំពុងរួចផុត ។

១៦- អវិមុត្តំ វា ចិត្តំ អវិមុត្តំ ចិត្តន្តិ បជានាតិ. អវិមុត្តំ ចិត្តមិនទាន់ រួចផុតដែលចិត្ត មិនទាន់រួចផុត ក៏ដឹងថាចិត្ត មិនទាន់រួចផុត ។

### ពាក្យថាចិត្តនៅក្នុងបរមត្ថធម៌សង្ខេបសំដែងថា :

ពាក្យថាចិត្ត អត្ថថា សន្សំសន្តាន ដោយជវនវិថី។ ពាក្យថាចិត្ត ដោយអត្ថថាវិចិត្ត ព្រោះធ្វើឱ្យវិចិត្រ ។ ពាក្យថាចិត្តដោយអត្ថថា គិតបាន ដល់ចិត្ត ចិន្តា មនោ មនសៈ ហទយៈ បណ្ឌរៈ មនៈ មនាយតនៈ មនិន្រ្ទិយ វិញ្ញាណ វិញ្ញាណក្ខន្ធ មនោវិញ្ញាណធាតុដែលកើតអំពីផល្សៈជាដើម ។

ពាក្យថា ចិត្ត ជាធម្មជាតិដែលកម្មកិលេសសន្ស៍វិបាក ។

**ធម្មជាតិចិត្ត** ព្រោះជាធម្មជាតិវិចិត្រតាមសមគួរ ដោយអំណាច សម្បយុត្តធម៌ ។

**ធម្មេសុ ធម្មានុបស្សី វិហរតិ** ពិចារណាឃើញធម៌ ក្នុងធម៌ជា ប្រក្រតីគ្រប់ឥរិយាបទ ៤ **អាតាបី** មានសេចក្តីព្យាយាម ( កំចាត់បង់នូវ កិលេស> សម្បជានោ ជាអ្នកដឹងខ្លួន សតិមា មានស្មារតី (ជាគ្រឿង កំណត់ > **វិនេយ្យលោកេ** នាំចេញនូវលោកគឺ អភិជ្ឈា និងទោមនស្ស ។ សតិម្បដ្ឋានមាន ៣ គឺ :

១- សតិប្បដ្ឋាន ជាបរមត្ថអារម្មណ៍ បានដល់រូបធម៌ នាមធម៌ដែល សតិ រលឹក ដឹង (សតិប្បដ្ឋាន៤) ។

២– **សតិប្បដ្ឋាន** ជាសតិចេតសិក ដែលកើតព្រមនិង កាមាវចរញាណ សម្បយុត្តចិត្ត សិងរលឹកដឹងអារម្មណ៍ ដែល ជាសតិប្បដ្ឋាន ។

៣– **សតិប្បដ្ឋាន** ជាគន្លងផ្លូវដែលព្រះអរហន្ត សម្មាសម្ពទ្ធជាម្ចាស់ និង ព្រះអរិយសាវីកទាំងឡាយធ្វើដំណើរទៅ មុនរូចហើយ ។

#### លក្ខណាទិចតុកៈរបស់សតិ

អបិលាបនលក្ខណា : មានការរលីកនូវអារម្មណ៍រឿយ១ ជាលក្ខណៈ ។ អសម្មោហរសា : មានការមិនវង្វេងក្នុងអារម្មណ៍ ជាកិច្ច ។ អារក្ខបច្ចុប្បដ្ឋានា : មានការរក្សានូវអារម្មណ៍យ៉ាងមាំ ជាផល ។ ថិរសញ្ញាបទដ្ឋានា : មានការចាំអារម្មណ៍យ៉ាងស្ទាត់ ជាហេតុជិត ។

ដែលថាសតិប្បដ្ឋានជាការពិចារណារឿយ១ ក្នុងពូកកាយមាន អនុបស្សនា ៧ :

អនិច្ចានុបស្សនា (លះនិច្ចុសញ្ញា)ទុក្ខានុបស្សនា (លះសុខសញ្ញា) អនត្តានុបស្សនា (លះអត្តសញ្ញា) និព្វិទានុបស្សនា (លះនទ្ទិរាគ:) វិរាគានុបសសនា (លះរាគ:) និរោធានុបស្សនា (លះសមុទយ:) និង បដិនិស្សគានុបស្សនា (លះសេចក្តីប្រកាន់អាទាន: និងកិលេសធម៌ ។

នៅក្នុងពួកចិត្តានុបស្សនា ចំពោះអនុត្តរះចិត្ត និងវិមុត្តិចិត្ត ទាំងពីរ នេះ ជាចិត្តដែលគ្រប់គ្នា មិនធ្លាប់បាន ជួប និងមិនធ្លាប់ស្គាល់ ចំពោះចិត្ត ដទៃ សុទ្ធតែធ្លាប់បានជួបគ្រប់១គ្នាក្នុងសង្សារទុក្ខរូចមកហើយដូច្នេះគួរខិត ខំព្យាយាមយ៉ាងណាដើម្បីតោងចាប់យកចិត្តទាំងពីរនេះឱ្យ សម្រេចព្រោះថា សង្សារវដ្តនៅវែងឆ្ងាយ ដែលជាហេតុមានឱកាសសន្សំសន្តានទៅតាម កម្លាំងប្រាជ្ញា បារមិធម៌ ដើម្បីរួចចាកទុក្ខ ។

ពាក្យថា សតិប្បដ្ឋានវិបស្សនា បានន័យថាជាកិច្ចបដិបិត្ត ចំពោះ ធម្មជាតិមានពួកធម្មកាយ ៣៧ ប្រការគឺ សតិប្បដ្ឋាន ៤. សម្មប្បធាន ៤. ឥទ្ធិបាទ ៤. ពល: ៥. ឥន្ទ្រីយ ៥. ពោជ្ឈង្គ ៧. អរិយមគ្គប្រកបដោយអង្គ ៨ ត្រូវជា ៧ ពួកកើតឡើងនៅក្រោមដើមពោធិព្រឹក្ស ដើម្បីព្រះសម្មាសម្ពុទ្ធ ចូលដល់ការត្រាស់ដឹងធម៌ ។ កាលយោគាវចរចម្រើន សតិប្បដ្ឋាន ៤ ធម៌ដ៍ទៃទៀតក្នុង ៧ កងនេះកើតឡើងព្រោងព្រាតទាំងអស់ អាចហៅ ម្យ៉ាងទៀតថា ចម្រើនអរិយមគ្គអង្គ ៨ ក៏បានដូចដែលព្រះដ៍ មានព្រះភាគ ទ្រង់ត្រាស់រួចមកហើយ ។

ក្នុងកិច្ចបដិបត្តិ មានត្រឹមតែ**សតិ**មួយប៉ុណ្ណោះ ធ្វើមុខនាទីរលឹកដឹង នូវសភាវធម៌កំពុងប្រាកដតាមទ្វារណា ១ ទោះពួកកាយពួកវេទនា ពួកចិត្ត ពួកធម៌ ទៅតាមអធ្យាស្រ័យ ។ ពាក្យថា ពុំមានយើងគឺ មានត្រឹមតែ បញ្ចក្ខន្ធធ្វើការកំណត់ដឹងរបស់សតិហៅថា សតិប្បដ្ឋាន ដែលជាបដ្ឋាន ឬ ទីគោចរនៃសតិប្បដ្ឋាន (អារម្មណ៍) ដូចជាចំណែកខ្លះនៅក្នុងមេរេវូន សតិប្បដ្ឋានសូត្រ មានជា អាទិថា :

- សមុទយធម្មា នុបស្សីវ៉ា កាយស្មី វិហរតិ : ពិចារណាឃើញ រឿយ១ នូវធម៌ ដែលកើតឡើងក្នុង កាយ ជាប្រក្រតីគ្រប់ឥរិយាបទទាំង ៤ ផង ។

វយធម្មា នុបស្ស៊ីវា កាយស្មី វិហរតិ : តិចារណាឃើញរឿយ១នូវ

ធម៌ដែលសូន្យទៅក្នុងកាយជាប្រក្រតី គ្រប់ ឥរិយាបទ ទាំង ៤ ផង ។

- សមុទយវយធម្មា នុបស្ស៊ីវ៉ា កាយស្ម៊ី វិហរតិ : ពិចារណាឃើញ រឿយៗនៅធម៌ដែលកើតឡើងនិង សូន្យទៅ ក្នុងកាយជាប្រក្រតីគ្រប់ ឥរិយាបទទាំង ៤ ផង ។

- អត្ថិ កាយោតិ វ៉ា បនស្ស: សតិ បច្ចុប្បដ្ឋិតា ហោតិ : ស្មារតី របស់ភិក្ខុនោះ បានផ្ទង់ឡើងចំពោះថា កាយមានមែន ប៉ុន្តែមិនមែន បុរស ស្ត្រី មនុស្ស សត្វ បុគ្គលឡើយ ។

- យាវទេវ ញាណមត្តាយ បដិស្សតិ មត្តាយ គ្រាន់តែជាគ្រឿង កំណត់ ដើម្បីចម្រើនប្រាជ្ញាដើម្បីចម្រើន ស្មារតី ប៉ុណ្ណោះ ។

អនិស្សិតោ ច វិហរតិ : ភិក្ខនោះមិន អាស្រ័យដោយតណ្ហា និង
 ទិដ្ឋិជាប្រក្រតីគ្រប់ឥរិយាបទទាំង ៤ផង ។

- នចកិញ្ចិ លោកេ ឧបាទិយតិ : មិនប្រកៀកប្រកាន់អ្វីបន្តិចបន្តួច ក្នុងលោកផង ។

- ឯវម្បិ ខោ ភិក្ខុវេ ភិក្ខុ កាយេ កាយា នុបស្សី វិហរតិ : ម្នាលភិក្ខុទាំងឡាយ ភិក្ខុ ពិចារណា ឃើញរឿយ១ នូវកាយក្នុងកាយជា ប្រក្រតី គ្រប់ឥរិយាបថទាំង ៤ យ៉ាងដូច្នេះឯងមិនត្រឹមតែពួកកាយទេ ពួកវេទនា ពួកចិត្ត ពួកធម៌ក៏ន័យតែមួយដូចគ្នា ។

ដូចសេចក្តីខាងលើនេះដែលព្រះដ៏មានព្រះភាគទ្រង់ត្រាស់សំដែង រិត តែបញ្ជាក់ថាពុំមានអ្នកប្រព្រឹត្ត ឬ គេយើងមានខ្លួនទៅធ្វើធម៌ មាន ត្រឹមតែរូបធម៌នាមធម៌កើតរលត់ដែលសតិរលឹកដឹងប៉ុណ្ណោះ ។ ត្រង់នេះ ឯងហៅថាជម្រៅរបស់ព្រះធម៌ ដែលពុំមានលទ្ធិណា ផ្សេងក្រៅពីព្រះពុទ្ធ សាសនា អាចសំដែងទុកដល់ អ្នកស្តាប់អនុវត្តតាម ។

ការសិក្សារៀនសូត្រ**ព្រះបរិយត្តិធម៌** ជាការសិក្សាឱ្យជ្រៅជ្រះខ្លាំង ក្លាទើបងាយយល់ ហើយក៏មិនមែនផ្តើមសិក្សាភ្លាម យល់ជ្រូតជ្រាបភ្លាម លុះត្រាតែសិក្សាយូរ បន្តិចទើបបញ្ហាចម្រើនអាចលះកិលេសបានជាបណ្តើរ១ ចូលដល់ការដឹង ច្បាស់តាមសេចក្តីពិត(សច្ចធម៌) នូវរូបធម៌នាមធម៌កាន់តែ ប្រចក្សលក្ខណៈច្បាស់ឡើងបន្តិចម្តង១ យូរ១ទៅឃើញរូបធម៌ដោយឡែកពី នាមធម៌មិនលាយឡំគ្នាដូចកាលដែលមិនទាន់បានសិក្សាហៅថាញាណគឺ បញ្ហា ថ្នាក់នាមរូបវិច្ឆេទញាណ ជាខ្សែនៃវិបស្សនាញាណ ១៦ ផ្តើមដំបូងឈ្មោះ

ថា តរុណវិបសុរុនា ។ ពុទ្ធបរិសទ័ទាំងឡាយកាល បើចិត្ត ដែលបានដឹង ដោយបញ្ហាតម្កល់មាំយ៉ាងនេះ ជាការកម្រមួយក្នុងសង្សារវដ្ដ ជាលាភង៍ រិសេសពុំមានអ្វីប្រេវ៉ាប ដែលថាចិត្តពុំមានចិត្ត ដ៏ទៃប្រសើរក្រៃលែងជាង ជាចិត្តខ្ពស់ឯក នៅពេលនោះបញ្ហាថ្នាក់ស្តាប់និង ភាវនាក៍ចម្រើនដុះឡើង ពីហេតុប្បច្ច័យ ឯបញ្ហាថ្នាក់បដិបត្តិប្រាកដឡើងដែរ ធ្វើកិច្ចតួនាទីលះ កិលេស ទៅតាមចលនារបស់ចិត្តមានវិថិចិត្ត កើតឡើងដឹងអារម្មណ៍ កំចាក់ បង់នូវសេចក្តីប្រកាន់អត្តាដែលមានត្រឹម តែអនត្តាដួចដែលព្រះតថាគត ទ្រង់ត្រាស់សំដែងថា ធម៌ទាំងឡាយទាំងពួង (ខន្ធ ៥ អាយតន: ១២ ធាតុ ១៨> ជា អនត្តា ។ លុះបញ្ហាចម្រើនឡើងរឿយ១ បានឃើញរូបធម៌ នាមធម៌កើតពីហេតុប្បច្ចយ័ រួចរលត់ ទៅវិញជាធម្មតា ហៅថា នាមរូបបច្ចុយបវិត្តហញាណក៏ប្រាកដនូវ បញ្ហាមួយទៀតចូលដល់នាមរូប មានលក្ខណ: ស្មើគ្នា ជាសាមញ្ហាលក្ខណ: ហៅថា សម្មសនញាណ ។ ត្រង់កន្លែងនេះពោលចំពោះតែយោគាវចរ អ្នកបដិបត្តិចូលដល់ដំណាក់ការ នៃរូបធម៌នាមធម៌ តែបើមិនទាន់ដល់ សូមកុំតក់ក្រហល់ ត្រូវមានការព្យា យាមបន្តិចម្តង១ (កុសល) ដូចជា ធម្មទេសនារបស់លោកគ្រូអគ្គបណ្តិត នៅនាព្រះវិហារវត្ត ឧណ្ណាលោមថា : សូមពុទ្ធបរិស័យទាំងឡាយ គិតគួរ អប់រំចិត្តយ៉ាងណាឱ្យយល់ច្បាស់ចូលដល់ រូបធម៌នាមធម៌ កាលបើចូលដល់ ទីនោះហើយ ព្យាយាមតោងឱ្យជាប់កុំរបេះរបូត អ្នកនិងត្រូវបានសម្រេច

ឃើញសច្ចធម៌ គឺ រូបធម៌នាមធម៌ តាមសភាវពិត ដែលជាកិច្ចរបស់ ចិត្តានុបស្សនាសតិប្បដ្ឋាន អត្ថថាសន្សំសន្តានដោយជវនវិថី ។ ពេលនោះ អ្នកអាចធ្វើអ្វីផ្សេងពីនេះ ដូចចង់ចម្រើន សមាធិ ធ្វើទាន រក្សាសីល ឬ ប្រកបមុខរបរយ៉ាងណាទៅតាមចំណង់របស់ខ្លួន ព្រោះចិត្ត ដែលបានសន្សំ សភាវះពិតនោះមិនអាចភ្លេចឡើយ រិតតែចម្រើនជានិច្ចកាលទៅតាមវិថិចិត្ត រហូតដល់បានត្រាស់ ដឹងពិតប្រាកដនូវសច្ចធម៌ ។ សូមអ្នកទាំងឡាយ កុំរវើរវាយចិត្ត ឃ្លេងឃ្លោងងាករេផ្ដេសផ្ដាស ព្រោះផ្លូវដែលអ្នកកំពង់ដើរ ត្រូវត្រង់បានធ្វើដំណើរទៅមុខ សន្សិ៍ម១ ឥឡូវនៅបិទបាំងក្នុងព្រៃ គឺ កិលេសជាតិ តែបើដំអក់ទុកឱ្យព្រៃនោះគ្របសង្កត់តទៅទៀត ឈ្មោះថា អ្នកនឹងរងទុក្ខទោសគ្រោះថ្នាក់ មិនងាយនឹងបានជួប **ព្រះធម្មចេតិយ** គឺ វង្វេងវិលវល់ពុំមានអ្នកណាជួយដឹកដៃឡើយ ។ ការអប់ចម្រើនសតិប្បដ្ឋាន កំណត់ទៅលើការរលឹកត្រង់សភាវធម៌កំពង់ប្រាកដ (រូបធម៌នាមធម៌) ផលរបស់បច្ច័យ កើតរលត់មួយលក្ខណះ១ជាធម្មតា ពុំមានតូខ្លួនសត្វ បុគ្គល ដូចដែលយើង ធ្លាប់ឃើញរាល់ថ្ងៃ អប់រំទៅតាមគោលពុទ្ធធម៌. ច្បាប់ធម្មជាតិ សុទ្ធសាធសម្រាប់ បណ្ណុះបញ្ហាថ្នាក់ (សីល សមាធិ បញ្ហា) ក្នុងការត្រាស់ដឹងនូវសច្ចធម៌ ព្រោះរូបធម៌នាមធម៌ជាសភាវ: អាថ់កំបាំង បើមិនមានបញ្ហាក៏មិនអាចដឹងជាក់ច្បាស់បាន ដូច្នោះការ ណាស់ បដិបត្តិមិនងាយ នឹងបានសម្រេចឆាប់រហ័ស ព្រោះហាក់ដូចជារបស់ទទេ

ល្ហេលល្ហាលកណ្តាលវាលស្រែ ដូចកណ្តាលមហាសមុទ្រធំធេង គ្មានកោះ គ្មានត្រើយ ។ ពេលណាយកគ្រាប់ពូជទៅសាបព្រោះនៅលើដីស្រែ ពោល គឹសតិបដ្ឋានវិប្បសនា លុះយូរបន្តិចទៅគ្រាប់ពូជស្រូវនោះចាប់ដុះពន្លកលូត លាស់ ទើបចាប់ផ្តើមឃើញនូវសង្ខារធម៌តាមសេចក្តីពិតដែលលូតលាស់ ឡើង១ ។ បញ្ណាក៏ចម្រើនជាលំដាប់ដូចគ្នា ឯ សមថ: ធ្វើចិត្តឱ្យស្ងប់ គឺ គេធ្វើសមាធិ យកអារម្មណ៍ បញ្ហត្តិណាមួយជាក់ស្តែងមកបរិកម្ម ។

ម្យ៉ាងទៀត សូមកុំយល់ច្រឡំថា ធ្វើសីល សមាធិ បញ្ហាក្នុង **កម្មបថ** ថាជាការចម្រើនអរិយមគ្គអង្គ ៨ ដោយសីល សមាធិ បញ្ហា នោះត្រឹមតែជា ឧបការះដល់អរិយមគ្គអង្គ ៨ ប៉ុណ្ណោះ ដោយគេយល់ថា កុសលកម្មបថ មាននៅក្នុងអរិយមគ្គអង្គ ៨ ព្រោះសម្នាវាចាចាត់ចូល ក្នុងវិចិកម្ម សម្នាកម្មន្តះចាត់ចូលទៅក្នុងកាយកម្ម ឯ អង្គមគ្គ ៦ ទៀត ចាត់ចូល ក្នុងមនោកម្ម ។ អរិយមគ្គអង្គ ៨ ចាប់ផ្តើមពីការអប់រំចម្រើន បញ្ញាថ្នាក់វិបស្សនាដែលសម្មាទិដ្ឋិនិងសមាសង្កប្បះ សង្រោះចូលទៅក្នុង បញ្ហាខន្ធ ជាកិរិយាសង្គហៈ ប្រៀបដូចជាងឈើ ដែលភ្នែកសម្លឹងមើលទៅ លើការងារ ចំណែកដៃជាប់រវល់ក្នុងកិច្ចការ. សមា្ញវាចា សម្នាកមន្តះ និង សម្មាអាជីវៈ សង្គ្រោះចូលទៅក្នុងសីលខន្ធជាជាតិសង្គហៈឯសម្នាវាយាមៈ សម្មាសតិ សម្មាសមាធិ សង្គ្រោះចូលទៅក្នុងសមាធិខន្ធជាសញ្ជាតិ សង្គហ:

ហៅថា អធិប្បញ្ញា អធិសិល និង អធិសមាធិ ដោយកំណត់ដឹងនូវ បរមត្ថធម៌ធ្វើឱ្យ លះបង់នូវឧបាទានក្ខន្ធជាសក្កាយទិដ្ឋិដោយឥទង្គប្បហាន ។ ការអប់រំចម្រើន សតិប្បដ្ឋាន មិនមែនដាច់ខាតថាមិនឱ្យគិតពី អតីត: អនាគតទេជាការអប់រំចម្រើននូវសភាវលក្ខណៈកំពុងប្រាកដ នេះជាច្បាប់ របស់ធម្ម: ដែលថាបច្ចុប្បន្នកំពង់មាន គឺកំពង់ប្រាកដនេះឯង ហើយ បច្ចុប្បន្នក៏នឹងត្រូវវិលទៅរកអតីត:វិញ ព្រោះអ្វីៗដែលបានធ្វើរួចហើយ សន្សំទុកក្នុងចិត្តសន្តាន ឯអនាគតមិនទាន់មកដល់ក៏ជាកិច្ចរបស់បច្ចុប្បន្ន ដែលត្រូវប្រុងប្រយត្ន័រ្យេបចំយ៉ាងណា កុំឱ្យអារម្មណ៍ មកដល់នាំឱ្យចិត្តតក់ សូត ភ័យព្រួយដោះស្រាយមិនរួច ។

តាមធម្មតា បុថុជ្ជន ទោះបីបានអប់រំចម្រើនសតិប្បដ្ឋាន យូរយារមក ហើយក្តីក៏ចិត្តនៅជាប់ជុំពាក់នឹង គ្រឿងសៅហ្មងនៅឡើយ ដោយមិនទាន់ បានសមុច្ឆេទនូវកិលេសណាមួយ លុះត្រាតែសោតាបត្តិមគ្គ ទើបលះ សំយោជនះអស់ ៣ : ១-សក្កាយទិដ្ឋិ ២-សីលព្វត្តបរាមាស ៣-វិចិកិច្ចា ដោយលះ ផ្តាច់អស់ប្មសគល់មិនមានសេចក្តីប្រកាន់ ជាហេតុធ្វើឱ្យកិលេស ដទៃទៀត ស្រាលស្តើង រហូតដល់សកទាតាមី ។

កាយគតាសតិ គឺ ជាសតិប្បដ្ឋាននៅក្នុងពួកកាយានុបស្សនា ដែល សិក្សាផង បដិបត្តិផង បានកំណត់ដឹង នូវការពិត (សច្ចធម៌) ។ រូបធម៌នាម ធម៌ជាទីតាំងនៃការចម្រើនបញ្ណាប្រាប់ថាមិនត្រូវការអ្វី១ទាំងអស់ ប្រេប្រ ដូចបានរួចពីពន្ធនាគារព្រោះបញ្ណាចូលទៅរំលត់កិលេសពិត១ ដែលសច្ចុះ ធម៌មិនជាអារម្មណ៍នៃតណ្ហា ។

ការពិតនៃជីវិត គឺការចូលទៅនៅជាមួយរូបធម៌នាមធម៌ មាន វិបស្សនាកំណត់ដឹង ។ កាលណាសតិរលីកដឹងនូវ រូបធម៌នាមធម៌ ឃើញការ ពិតនៃជីវិត អាចដោះស្រាយត្រប់បញ្ហាទាំងអស់ ព្រោះពុំមាន កិលេសនាំឱ្យកង្វល់ នេះជាកិច្ចបដិបត្តិក្នុងការស្តាប់ព្រះធម៌ ឯផលសម្រេច មិនចាំបាច់បានអ្វីពីក្នុងលោកនេះ ព្រោះមានការស្តាប់ថាជាការចម្រើន សតិប្បដ្ឋានចូល ទៅតាំងគភ័នៅក្នុងចិត្តសន្តាន ។

ការបដិបត្តិធម៌ជាភារៈរបស់ចិត្តចេកសិកចាត់ចូលទៅក្នុងចិត្តានុបស្សនា សតិប្បដ្ឋានពុំមានយើងអ្នកដើរតូ មានត្រឹមជាអ្នកមើលដោយ វិបស្សនា ។ ក្នុងបិដកលេខ ៣៥/៩៣ ព្រះដ៏មានព្រះភាគទ្រង់ត្រាស់ សំដែងថា ម្នាលភិក្ខុទាំងឡាយ ភិក្ខុណាមួយមិនដឹងច្បាស់តាមពិត នូវការកើត ការរំលត់អានិសង្ស ទោស និងការលោស់ចេញ នូវ ផស្សាយតនៈ ទាំង ៦ ទេ ភិក្ខុនោះ ឈ្មោះថា ឆ្ងាយអំពី ធម្មវិន័យនេះ ។ កាលបើព្រះដ៏មានព្រះភាគ ទ្រង់ត្រាស់យ៉ាងនេះ ភិក្ខុមួយរូបក្រាបបង្គំទូល ព្រះដ៏មានព្រះភាគ ដូច្នេះថា បពិត្រព្រះអង្គដ៏ចម្រើន ។ ខ្ញុំព្រះអង្គ វិនាសចាកធម៌វិន័យនេះ អស់ហើយ បពិត្រព្រះអង្គដ៏ចម្រើន ពេកាះខ្ញុំព្រះអង្គមិនទាន់ដឹងច្បាស់ ជស្សាយតនៈទាំង ៦: ការកើត ការរលត់ អានិសង្ស ទោស ការរលាស់ ចេញនូវ ភ្នែក ត្រច្យេក ច្រមុះ អណ្ដាត កាយ ចិត្ត ។ ព្រះង៍មានព្រះភាគៈ ម្នាល ភិក្ខុ អ្នក សំគាល់សេចក្ដីនោះដូចម្ដេច អ្នកពិចារណា ឃើញដូចម្ដេច ថា នោះជារបស់ អញ នោះជាអញ នោះជាខ្លួន របស់អញ ដូច្នេះឬ ?

ភិក្ខុ : មិនមែនដូច្នេះទេ ព្រះអង្គ ។

ព្រះពុទ្ធ : ម្នាលភិក្ខុប្រពៃហើយក្នុងរឿងនេះ អ្នក នឹងបានឃើញ នូវចក្ខុនោះដោយបញ្ញាដ៍ប្រពៃតាមពិតយ៉ាងនេះ ថានុំះមិនមែន ជារបស់ អញ នុំះមិនមែនជាអញ នុំះមិនមែនជាខ្លួនរបស់អញឡើយ **ឯសេវន្តោ ទុក្ខស្ស:** នោះឯងជាទីបំផុតទុក្ខគឺ ព្រះនិញ្ញានដែលត្រូវជាក់ច្បាស់ ដោយខ្លួនឯង ។ ចំពោះការកើត ការរលត់ អានិសង្សទោស និងការរលាស់ ចេញនូវ អាយតន: ៦ ជារបស់ខន្ធ បានដល់រូបធម៌នាមធម៌ដែល បានចងក្រង ទុក ក្នុងពុទ្ធព្យាករណ៍នៃសតិប្បដ្ឋាន វិបស្សនា ជំហានទី ១ រូចមកហើយ គ្រាន់តែពេលនេះលើកយកចំណុចសំខាន់ត្រង់ការកើតរលត់ របស់រូបធម៌ នាមធម៌ មកបញ្ជាក់បន្ថែមម្តងទៀត ។

ពេលណាមានវិថិចិត្ត វិញ្ញាណធាតុ (នាមធម៌) រីករាយទទួលយក អារម្មណ៍ (រូបធម៌) ពីក្រៅដោយថានាមធម៌កើតរលត់ (ខណចិត្តធំ) ១៧ ខណះទើបរូបធម៌កើតរលត់ ១ ខណ: ។ នៅក្នុងខណ:ចិត្តធំមាន ខណ: ចិត្តតូច ៣ គឺ ឧប្បាទ: ថិតិ ភង្គ: កើតឡើងតាំងនៅបែកធ្លាយទៅវិញ ជាធម្មតាដែលមិនមែនរាប់យកអាយុរូបធម៌នាមធម៌ រូមទាំងអស់ត្រូវជា ១៧ x ៣ = ៥១ ខណចិត្តតូច ។ ចិត្តមានតែ ១ ដួង (រូបធម៌នាមធម៌) ហៅថាខណចិត្តធំកើតរលត់បន្តគ្នាមិនដាច់ ដែលយើង សម្លឹងមើលឃើញថា មានរូបសត្វ បុគ្គល តែតាមពិតជា **ឃន:** សញ្ញា (ដុំ) ។

ប្រាកដជាក់ច្បាស់ជាងនេះទៅទៀត ពេលឃើញរូបផង ពូផងមិន ដូច្នេះ ចិត្តត្រឹម ១ ដួងគត់កើតឡើងក៏រលត់បាត់ទើបកើតចិត្តថ្មីមួយផ្សេង ពូសំឡេង មិនមែនមានចិត្ត ២ដួង កើតរួមគ្នាដែលសម្គាល់ថា ពូផង ឃើញផងនោះទេ។

សតិប្បដ្ឋាន មានវិសេសលក្ខណៈនៅត្រង់សតិ និងអារម្មណ៍ ដែលការអប់រំចម្រើនសេចក្តីដឹងផ្លូវចិត្ត កម្នាត់បង់ នូវអត្តា តួខ្លួនសម្រាប់ បន្សាបពិសពុលនៃលោកតែងតែបំពេសត្វលោកឱ្យវង្វេងភ្លេចស្មារតី ជ្រប់ ងប់ជំពាក់ចងរូបរិតចិត្តដូចខ្សែចំណងចងផ្អោបគ្នា មានសតិជាគ្រូ ពេទ្យយ៉ាង ចំណាន និងមានអារម្មណ៍ជាថ្នាំពូកែ សក្តិសិទ្ធិ ។ កាលណាមាន សតិ អ្វី១ប្រាកដក្នុងលក្ខណៈ ត្រៃលក្ខណ៍ធមិ រំងាប់ចិត្តរវើរវាយទាំងឡាយ តម្រង់ទៅរកសភាវៈពិតតែម្យ៉ាង ជាហេតុកសាងសន្សំបញ្ណា មួយប្លែកពី ការប្រព្រឹត្តអ្វីដទៃយ៉ាងកម្រក្រៃលែងដូចដែល ព្រះដ៏មានព្រះភាគទ្រង់ ត្រាស់ថា :

**សុត្តាមយបញ្ហា :** បញ្ញាកើតមកពីការសិក្សារៀនសូត្រស្តាប់រឿយៗ។

**ចិន្តាមយបញ្ហា** : បញ្ញាកើតមកពិការពិចារណារឿយៗ ។ **ភាវនាមយបញ្ហា :** ក្រោយពីស្តាប់ត្រិះរិះពិចារណា បញ្ណាកើត ពីការអប់រំចម្រើនសតិរឿយៗ ។

ការប្រព្រឹត្តធ្វើកិច្ចការអ្វីសព្វយ៉ាងតាមអធ្យាស្រ័យ ណាមួយ សតិជា តូសភាវ:រលឹកដឹងមានយោនិសោមសិការ:ជាបទដ្ឋានរបស់បញ្ហា ជួយ ជ្រោមជ្រែង គាំទ្រមិនឱ្យប្រែក្លាយទៅជាអ្វីផ្សេងពីការពិត លាងជម្រះចិត្ត បន្តិចម្តង១ មានសតិសម្បជញ្ណុះពិចារណារកហេតុផល ក្នុងការរក្សាសីល ចម្រើនសមាធិ និងបញ្ហា តែបើមិនមែនសតិប្បដ្ឋាន នៅជាប់សក្កាយទិដ្ឋិ មានខ្លួនជាអ្នក សមាទានសីល ធ្វើសមាធិ ចម្រើនបញ្ហា ។ លុះកិច្ចបដិបត្តិ ថិតនៅលើសតិថ្នាក់ សតិប្បដ្ឋាន រលឹកដឹង សភាវះមួយ លក្ខណ:១ទោះ កុសលថ្នាក់ទាន កុសលថ្នាក់សីល កុសលថ្នាក់សមថ: កុសលថ្នាក់បញ្ណាក៏ សុទ្ធតែបញ្ណាថ្នាក់សតិប្បដ្ឋានទាំងអស់ដែលមានសតិចម្រើនសតិ សតិចម្រើន អរិយមគ្គអង្គ ៨ ដូចដែលព្រះដ៏មានព្រះភាគទ្រង់ ត្រាស់សំដែងចំពោះ ព្រះអានន្ទ នូវវាចាចុង ក្រោយថា :

#### ីវិយធម្មា សង្ខារា អប្បមាទេន សម្បាទេថ:"

ព្រះវាចារបស់ព្រះពុទ្ធអង្គនេះ ចែកជាពីរវគ្គគឺ :

១- 'វយធម្មា សង្ហារា' ប្រែថា សង្ហារទាំងឡាយមានសេចក្ដី សាបសូន្យទៅជាធម្មតា នេះជា អនិច្ចលក្ខណៈ ប្រចាំសង្ខារ កើតរលត់ យ៉ាងលឿនរហ័ស នៃរូបធម៌នាមធម៌តាមទ្វារទាំង ៦ មានចក្ខុទ្វារជាដើម បញ្ណាដែលបានឃើញនូវអនិច្ចលក្ខណៈ បែបនេះជា បញ្ញាថ្នាក់វិបស្សនាមាន ការអប់រំចម្រើនសិប្បដ្ឋាន តាមច្បាប់ធម្មជាតិ ។

២- **អប្បមាទេន សម្បាទេថះ** ប្រែថា ព្រោះហេតុដូច្នេះ ចូរញ៉ាំង សេចក្តិ៍មិនប្រមាទឱ្យដល់ព្រម បានសេចក្តីថាចូរប្រញាប់ វៀរចាក នូវបាប កម្មហើយចូរខំប្រឹងសាងបុណ្យកុសលប្តថា ចូរញ៉ាំងប្រយោជន៍ ឱ្យដល់ព្រម បានសម្រេចដោយសេចក្តីមិនប្រមាទ ជាឈ្មោះនៃសតិ ថ្នាក់សតិប្បដ្ឋាន ដ៍កំពូល លាយឡំទៅដោយ សមថយានិក និង វិបស្សនាយានិកតាម អធ្យាស្រ័យរបស់សត្វដែលមានចរិតផ្សេងៗដូចមាន ក្នុងបុគ្គល ៧ ពួក តែទោះជាយ៉ាងណានៅតែប្រព្រឹត្តទៅតាមអរិយមគ្គអង្គ ៨ ទើបរំលត់ កិលេសបាន ។

ម្យ៉ាងទេ្យតមានសំណួរព្រះបាទ **ធម្មាសោក** ទួលសួរធមិដល់ **និត្រោធសាមណេរ ។ សាមណេរ** ទ្រង់បានពោលនូវអប្បមាទវគ្គក្នុង ធម្មបទតាមសមគួរដល់ព្រះារាជាថា :

### អប្បមាទោ អមតំ បទំ

#### បមាទោ មច្ចនោ បទំ

បានសេចក្តីថា ការមានសតិនាំមកនូវសេចក្តីចម្រើនជាអមតះមិន ចេះស្លាប់ ឯ ការភ្លេចសតិនាំមកនូវសេចក្តីស្លាប់ ។ ការមានសតិ ជាសតិថ្នាក់ សតិប្បដ្ឋាន ៤ ដែលមានការរលិកដឹងទូទៅចំពោះអារម្មណ៍ទាំងឡាយ (រូបធម៌នាមធម៌) មានទុក្ខសច្ចុះអាស្រ័យហេតុ (តណ្ហា) និង កិលេសជា សមុទយទុក្ខ ។

បរិយាយដូចខាងលើនេះ ឧបត្ថម្ភជួយជ្រោមជ្រែងដល់ យោគាវចរ កំពុងប្រតិបត្តិរួមជាមួយ ធម្មទេសនា លោកគ្រូអគ្គបណ្ឌិត បង្ហូរស្រោច ដូចទឹកភ្លៀងមកលើសិស្សានុសិស្សគ្រប់គ្នា ដើម្បីបង្កើនបញ្ញា ថ្នាក់ស្តាប់ ឱ្យកាន់តែខ្លាំងក្លា យកប្រេប្រលើលោកទាំងពួង ច្យេសវាងការសម្ងំសុខ ក្នុងរណ្តៅស្នោកគ្រោកដែលជាសង្សារទុក្ខវែងឆ្ងាយ មិនដឹងខាងដើម ពីត្រឹមណា និងខាងចុងគ្មានទីបំផុត ដកនូវអត្តានុទិដ្ឋិ គឺសេចក្តីប្រកាន់ ថាមាន ខ្លួន សត្វ បុគ្គល អ្នក ធ្វើកម្ម និងទទួលជលកម្ម មានត្រឹមតែ សភាវះកើតឡើងអាស្រ័យអវិជ្ជា ប្ញសតលនៃវដ្តទុក្ខ ហៅថា ទុក្ខសមុទយ: ឯផលធម៌តួសភាវះជាទុក្ខសច្ចុះ ដែលភវចក្រ មានការប្រែ ប្រូលមិនទៀង ជាទុក្ខ ហើយក៏ត្រូវរលត់អស់ទៅវិញ ហៅថាទុក្ខនិរោធ មានបដិបទា ជាដំណើរផ្លូវហៅថា ទុក្ខនិរោធគាមិនីបដិបទា ក្រោម ឥទ្ធិពលនៃការអប់រំ ចម្រើនអរិយមគ្គអង្គ ៨ មានសតិប្បដ្ឋានវិបស្សនាជាប្រធាននាំមុខ ។

ធម៌ទាំងឡាយទាំងពួងប្រជុំចុះក្នុងចិត្តចេតសិក រូប និពាន្ធដែលចិត្ត កើតឡើងមួយលក្ខណៈ ១នៅពេលណា ជីវិតប្រចាំថ្ងៃកើតឡើងក្នុងពេល ជាមួយគ្នានោះដែរ ដូចព្រះដ៏មានព្រះភាគទ្រង់ត្រាស់សំដែងទុកនៅក្នុង អដ្ឋកថាសំយុត្តនិកាយ សគាថវគ្គ ឧបនេយ្យសូត្រ ថា :

~ หลีเส อิสสูเฌ อีอิสุ ล อีอสิ ล อีอิญสิ ะ - หลาศเส อิสูรูเณา ล ชีอิสุ ล ชีอสิ ชีอิญร์สิข ~ ບບູບງາຊ ອິສສາເໝ ຂ ຮ້ອິສ ຮ້ອສ ຂ ຮ້ອິសາສົສ ក្នុងខណៈនៃចិត្តជាអតីត: បុគ្គលឈ្មោះថាបានរស់នៅរួចហើយ មិន មែនកំពុងរស់នៅ មិនមែននឹងរស់នៅ ។ ក្នុងខណៈ នៃចិត្តជាអនាគតឈ្មោះ ថាបុគ្គល នឹងរស់នៅ មិនមែនរស់នៅរួចហើយមិនមែន កំពុងរស់នៅ ។ ក្នុងខណៈនៃចិត្តជាបច្ចុប្បន្ន បុគ្គលឈ្មោះថា កំពុងរស់នៅមិនមែនរស់នៅ រួចហើយមិនមែននឹងរស់នៅ ។ បានសេចក្តីថា ជីវិត (ជីវិតិន្ទ្រិយចេតសិក) ប្រព្រឹត្តទៅជាមួយចិត្ត បើចិត្តកើតឡើងពេលណា ក៏មានជីវិតរស់នៅ បើចិត្តមិនកើតឡើងជីវិតក៏មិនមានដែរ ។ យ៉ាងណាមិញ សុខនិងទុក្ខទាំង អស់ប្រកបជាមួយ នឹងចិត្ត មួយ ដួងខណះនៃចិត្តនោះ រមែងប្រព្រឹត្ត ទៅយ៉ាងលឿនរហ័ស ដូចក្នុង ព្រះគាថានេះបញ្ជាក់ដល់ ការសិករា ព្រះបរិយត្តិ មាន ព្រះអភិធម្ម ជាធម៌ ចម្រើនចិត្ត ដឹងលក្ខណៈចិត្តប្រែប្រួល យ៉ាងណា ក៏បានជាបញ្ហាពិចារណានៅ ក្នុងជីវិត ។ ព្រោះតែរឿងជីវិតដែល មានការកើតចាស់ ឈី ស្លាប់ ទើប ព្រះបរិយត្តិ សំដែងឡើងនូវធមិ ៤ ប្រការនេះទប់ស្កាត់មិនឱ្យមានតទៅទៀត តាមអរិយអគ្គអង្គ ៨ ដែល មានតែព្រះពុទ្ធសាសនា មួយអង្គឯងប្រាប់ មធ្យោបាយគ្រប់គ្រាន់ដឹកនាំ សត្វទៅរកបរមសុខ ។

ធម្មជាតិទាំងឡាយមានគរគោកតែព្រះធមិ សំដែងនៅត្រឹមតែ ដី ទឹក ភ្លើង ខ្យល់ នៃចលនាផ្សំធាតុតាមក្រសែវដ្តះរបស់ខន្ឌលោក អាយតនៈ លោក ធាតុលោក និង បដិច្ចសុមុប្បាទធមិ អរិយសច្ចៈ ៤ ព្រមទាំងភព ៣១ ជាន់របស់សត្វដែលសុទ្ធតែតួសភាវៈ ត្រូវរលំរលាយទៅវិញ អាស្រ័យហេតុ ប្បច្ច័យ ។

បដិច្ចសមុប្បាទធម៌មានអង្គ ១២ អរិយសច្ច: ៤ មានទុក្ខ ១២ កង ជាសង្ខារធម៌តាក់តែងពីហេតុប្បច្ច័យ ចាត់ទុកអារម្មណ៍របស់សតិទាំងការ បកស្រាយបំភ្លឺក្នុងអរិយសច្ច: ៤ របស់ជីវិតប្រចាំថ្ងៃ ជាលោភចេតសិក ដើរតួក្នុងពិភពលោក បណ្តាលឱ្យសត្វលោកស្រេកឃ្លាន ចូលចិត្តកសាង គ្រឿងតុបតែលោក ដេញតាមសម័យវិទ្យាសាស្ត្រទំនើប ចំរើនទៅដោយ កិសេស ធ្វើសង្គមមនុស្សឱ្យត្រេកត្រអាល ភ្លេចដល់គុណតម្លៃរបស់ខ្លួន ចូលចិត្តនាំគ្នាដើរទៅរកវដ្ត: **វិតក្នុងវេទយិតសុខ** មិនតាមពាក្យប្រៀនប្រដៅ ព្រះសម្មាសម្ពុទ្ធ ជាសាសនាធម្មជាតិ ដឹកនាំសព្វលោកទៅរកសុខសន្តិភាព ពិតប្រាកដ ។ ទង្វើបែបនេះបម្រើនូវតណ្ហាតែមួយគត់ដែលកម្រមាន

អ្នកយល់ដឹងក៏ចេះតែប្រឹងរកសុខនៅក្នុងទុក្ខ រកការស្ងប់ចិត្តនៅក្នុងភ្នក់ភ្លើង កិសេស អាស្រ័យតណ្ហាជាសមុទយទុក្ខ ។ ហេតុនេះ គួរនាំគ្នាដោះស្រាយ បើចង់រកសុខត្រូវ រំលត់ហេតុគឺ តណ្ហា ហៅថាទុក្ខនិរោធអរិយសច្ច: **ស្របតាមច្បាប់ធម្មជាតិ** ដូចចង់លត់ភ្លើងត្រូវយកទឹកមកលត់ មិនត្រូវយក ភ្លើងមកលត់ភ្លើងដែលកំពុងឆាប់ឆេះ យ៉ាងណាមិញ ការប្រព្រឹត្តធ្វើអ្វី១ តាមសេចក្តីប្រាថ្នា សុទ្ធតែចម្រើន ទៅដោយទោសគ្រោះថ្នាក់ ដែលជា ហេតុនាំឱ្យមានសេចក្តីទុក្ខ ត្រូវរំលត់តណ្ហា ហេតុនៃសេចក្តីទុក្ខ បន្តិចម្តង១ ទើបបានសុខលែងឈ្លោះទាស់ទែងគ្នា គឺ និព្វាននៅក្នុងចិត្តម្នាក់១ ដូចដែល ព្រះដ៍មានព្រះភាគទ្រង់ត្រាស់សម្តែងថា "ដើម្បីនឹងរំលត់ទុក្ខ ត្រូវរំលត់ហេតុ នៃទុក្ខ ។ ទោះបីលោកសម្មតិបញ្ញត្តិ បង្កើតជារឿងរ៉ាវមិនឈប់ឈរ ទាំងអស់នេះ នៅត្រឹមតែសង្ខារធម៌ជាប្បដ្ឋាន ហេតុជាទីតាំងនៃសតិថ្នាក់ សតិប្បដ្ឋាន រលឹកដឹងនូវសភាវធម៌កំពុងប្រាកដ កើតរលត់របស់រូបធម៌នាមធម៌ ដែលជាលោកបរមត្ថមិនជាប់ជុំពាក់ទៅលើលោកបញ្ហត្តិ ពុំមានអ្វីទីពឹង ព្រោះចេះតែប្រែប្រួលវិនាសទៅវិញជាធម្មតា ជួនស្រឡាញ់ ជួនស្អប់ តែបើ មានបញ្ហាថ្នាក់ សតិប្បដ្ឋាន លោកនៃអារម្មណ៍ទាំងនោះ ត្រឡប់ជាមាន ប្រយោជន៍ដល់ការកសាងបញ្ណារួចផុតចាកទុក្ខ ។ ដូច្នេះជីវិតរស់នៅក្នុង ព្រះធម៌ល្អថ្លៃថ្លាប្រសើរក្រៃលែងគ្មានអ្វីប្រេវូប ដែលលើកយកមកជម្រាបជូន ដើម្បីអ្នកសិក្សា បដិបត្តិ ឆ្លុះបញ្ចាំងក្នុង អត្ថភាពរបស់ខ្លួនថា តើដំណើរ ការដល់កម្រិតណា ។

ម្យ៉ាងទេ្យត ពាក្យពេចនីវិធីសាស្ត្រ និងអក្ខរាវិរុទ្ធ ព្រមទាំងព្រះបាលី ក៏ជាកុសលចេតនាក្នុងការសរសេរ នៅមានការឆ្នាំឆ្គងខុសទាស់យ៉ាងណា សំណូមពរដល់ពុទ្ធមាមកជន មេត្តាជួយពិនិត្យ ផ្ទៀងផ្ទាត់កែសម្រួល ដោយទឹកចិត្តប្រោសប្រណី។

### ពាក្យវេចនៈ និងព្រះនិព្យន

9- អកណ្លសុក្ក: : មិនខ្មៅមិនស (មិនមានវណ្ណ: មិនជាបុណ្យមិនជាបាប) ២- អគត: : មិនមានអ្នកណាសាង ៣- អកិញ្ចន: ទិនមានកង្វល់ ៤- អកុពោភយ: : មិនមានភ័យអំពីទីណា ៥- អច្ចត: ៖ មិនឃ្លាត មិនចាកចេញ ៦- **អច្ឆរិយ:** : អស្ចារ្យ ៧-**អជរ:** : មិនចាស់ មិនព្រាំគ្រា ៨- **អជាត:** : មិនកើត ៩- អនត: : មិនបង្ខោនតៅ មិនមានតណ្ហ 90- **អនន្ត:** : មិនមានទីបំផុត ១១- **អនាទាន:** : មិនមានការប្រកាន់ ១២- អនាបរ: ៖ មិនមានដទៃទៀត ប្រសើរជាទីបំផុត ໑៣- **អនាលយ:** : មិនមានអាល័យ

១៤- អនាសវ : មិនមានអាសវៈ ១៥- **អនិទស្សន:** : មិនឃើញដោយភ្នែក ១៦- អនិតិក: : ប្រាសចាកការវិនាសអន្តរាយ ១៧- អនុត្តរះ: មិនមានអ្វីដទៃខ្ពង់ខ្ពស់ក្រៃលែងជាង ១៨- អបលោកិត: : មិនបែកឆ្លាយ ១៩- អកយ: : មិនមានភ័យ ២០- អមត: : មិនស្លាប់ ២១- អមោសធម្ម: : ជាធម៌មិនកុហក ជាសុខពិត ២២- អព្យាធិ 👘 🥲 មិនមានរោគប្បេតប្បេនទាំង ផ្លូវកាយ ផ្លូវចិត្ត ២៣- អព្យាបជ្ឈ: : មិនមានការបេត្របេន ២៤- អសង្កិលិដ្ឋ: : មិនសៅហ្មង ២៥- អសង្កប្ប: : មិនកំរើកញាប់ញ័រ័ ២៦- **អសង្គត: :** មិនមានការចាត់ចែង ២៧- អសំហិរ: : មិនរសេមរសាម ជាឈ្មោះនៃវិបស្សនាញាណផង ២៨- **អសោក** : មិនសោក ២៩- អរោត្យ : មិនមានរោគ ៣០- ខេមក្សេម : ផុតចាកភ័យ ៣១- **ឥណ្ហក្ខក្ខយ**: ការអស់ឥណ្ណា

- ៣២- **តាណ:** : ទីជ្រកពូន
- ៣៣- **ទីប:** : កោះ ឬទីពឹង
- ៣៤ **ទុក្ខក្ខយ:** : ការអស់ទុក្ខ
- ៣៥- **ទុទួស:** : ឃើញបានដោយលំបាក
- ៣៦– **ធុវ:** : យឹនយូរគ្មានប្រែប្រួល
- ៣៧–**និបុណ:** : ល្អិតល្អន់
- ៣៨- **និប្បញ្ណះ** : មិនមានកិលេសជាគ្រឿងយឹតយូរ
- ៣៩- និព្វាន : ការរំលត់កិលេសតណ្ហា
- ៤០- **និរោធ:** : ការរំលត់ទុក្ខ
- ៤១- អសេសពោ វិវាពោ : ការរំលត់មិនមានសេសសល់
- ៤២- ចាពោ : ការលះចេញ
- ៤៣– បដិនិស្សត្ត: : ការរលាស់ចោល
- ៤៤- មុត្តិ : ការរួចផុត
- ៤៥- រាតក្ខយោ : ការអស់រាគ:
- ៤៦- ទោសក្ខយោ : ការអស់ទោស:
- ៤៧- មោហក្ខយោ : ការអស់មោប
- ៤៨- អនុប្បាទោ : ការមិនកើត
- ៤៩- **អនុប្បវត្តិ** : ការមិនប្រព្រឹត្ត

១- សម្មាទិដ្ឋិ
 ២- សម្មាសង្កម្បះ
 សង្គ្រោះចូលក្នុង បញ្ហាខន្ធ
 ៣- សម្មាវាចា
 ៤- សម្មាកមន្តោ
 ៥- សម្មាជីវៅ

## អវិយមក្កអង្គ ៨ សង្គ្រោះចូលក្នុងសិក្ខា ៣

#### ការសង្គ្រោះ

៥O-អនិមិត្ត:ការមិនមានគ្រើ្យឹងសំគាល់៥១-អប្បណិហិតំ:ការមិនមានទីតាំង៥២-អនាយូហនំ:ការមិនមានឲ្យាយាម៥៣-អប្បដិសន្ធិ:ការមិនមានបដិសន្ធិ៥៤-អប្បដិវិត្តិ:ការមិនមានបដិសន្ធិ៥៤-អប្បដិវិត្តិ:ការមិនមានចេសិ៥៤-អពតិ:ការមិនមានឥតិ៥៦-អជារំ:ការមិនមានឥតិ៥៧-អបរិទេវ::ការមិនមានបរិទេវ:៥៨-អនុបាយាស::ការមិនមានឧបាយាស:

៦- សម្នាវាយាមោ ៧- សម្នាសតិ សង្គ្រោះចូលក្នុង សមាធិខន្ធ ៨- សម្នាសមាធិ បានជាសីល សមាធិ បញ្ញា សម្រាប់រំលត់កិលេសនៃក្រសែបញ្ចក្ខន្ធ មានតណ្ហាជាសមុទយទុក្ខ ។ វិចស្មនាញាណ ១៦ សង្គ្រោះចូលក្នុងហិញា ៣ : ១- នាមរូប បរិច្ឆេទញ្ញាណ សង្គ្រោះចូលក្នុង ញាតបរិញ្ញា ២- បច្ចុយបរិត្តហញ្ញាណ ៣- ចាប់ពីសម្មសនញ្ញាណ សង្គ្រោះចូលក្នុង តីវណបរិញ្ញា រហូតដល់អនុលោមញាណ ៤- មត្តញ្ញាណតែ ១ វៀវគោត្រតួញាណ ផលញាណ សង្គ្រោះចូលក្នុង បហានបរិញ្ញា និងបច្ចុវេក្ខណញ្ញាណ វិសុទ្ធិ ៧ សង្គ្រេះចូលក្នុងហិញា ៣ : ១- នាមរូបបរិច្ឆេទញ្ញាណស្មើគ្នា និ៍ងទិដ្ឋិវិសុទ្ធិ ២- នាមរូបបច្ចុយបវិគ្គហញ្ញាណ សង្គ្រោះចូលក្នុង ញាតបរិញ្ញា ស្មើគ្នា នឹងកង្ខាវិតរណញ្ញាណ ទស្សនវិសុទ្ធិ

៣- សម្មសនញ្ញាណស្មើគ្នានឹង
 មគ្គាមគ្គញាណទស្សនវិសុទ្ធិ
 ៤- ចាប់ពី ឧទ្ទយព្វយញ្ញាណរហូតដល់
 សង្គ្រោះចូលក្នុង តីរណបរិញ្ញា
 អនុលោមញាណស្មើគ្នានិង
 បដិបទាញាណទស្សនវិសុទ្ធិ
 ៥- មគ្គញ្ញាណស្មើគ្នានិង
 សង្គ្រោះចូលក្នុងបហានបរិញ្ញា
 ញាណទស្សនវិសុទ្ធិ

ចំណែកសីលវិសុទ្ធិ និងចិត្តវិសុទ្ធិ ជាបាទ ឬជាបទដ្ឋាន ក៏លះបង់ កិលេសជាទង្គប្បហាន ដោយអំណាច សីល. វិក្ខម្ភនប្បហាន ដោយអំណាច សមាធិ ។



## ពុន្ធមាមគ៩ឧចូលរួមនោះពុម្ភសៀទគៅធម៌

១-លោក ញឹប ប៉េងហាក់ និងភរិយា ព្រមទាំងបុត្រ ៥០ ដុល្លារ ២-លោក ថាប ឆេង និង ភរិយា ព្រមទាំងបុត្រ ៣-ឧបាសក នាង ផុន និងឧបាសិកា ឃុន ចេងឃី ព្រមទាំងបុត្រ ២០ ដុល្លារ ៤-ឧបាសក អ៊ូង ឈុនហួង ព្រមទាំងបុត្រ ២០ ដុល្លារ ៥-ឧបាសក ស្រេង ចន្ទរស្មី និងពុទ្ធិតា ព្រមទាំងបុត្រ ១០ ដុល្លារ ៦-ឧបាសក អ៊ីម ជួង និងឧបាសិកា ម៉ម ចំរើនស ព្រមទាំងកូនចៅ ១០ ដុល្លារ ៧-ឧបាសក មុជ កុយ និងឧបាសិកា ថេង ជិនថូ ព្រមទាំងបុត្រ ១០ ដុល្លារ ៨-ឧបាសិកា ហាក់ ឆាយ និង ស្វាមី ព្រមទាំងបុត្រ ១០ ដុល្លារ ៩-ឧបាសក អ៊ី សារ៉ន និងឧបាសិកា ឡាំង ពីមជាង ព្រមទាំងបុត្រ ១០ ដុល្លារ ១០-ឧបាសក អ៊ុត ឆៃវ៉ាន និងឧបាសិកា ព្រមទាំងបុត្រ ១០ ដុល្លារ ១១-ឧបាសក សាំង ហឿន និងឧបាសិកា អួង ឈុនហួង ព្រមទាំងបុត្រ ១០ ដុល្លារ ១២-អ្នកស្រី លិន សុភាព និងលោក សែម ភឿម ព្រមទាំងបុត្រ ៥ ដុល្លារ ១៣-ឧបាសក តា អ៊ួន ព្រមទាំងឬត្រ ៥ ដុល្លារ ១៤-ឧបាសក គីម ហុង និង ភរិយា ព្រមទាំងបុត្រ ៥ ដុល្លារ ១៥-ឧបាសិកា បាំង គ័មឃឹម និង មារមនា ព្រមទាំងបុត្រ ៥ ដុល្លារ ១៦-ឧបាសក ចាន ប៉ែត្រ និង ភរិយា ព្រមទាំងបុត្រ ៥ ដុល្លារ ១៧-ឧបាសក នៅ វណ្ណា និងឧបាសិកា គាត ង៉ោ ព្រមទាំងបុត្រ ២ ដុល្លារ ១៨-ឧបាសិកា សាត ណាគ្រី ព្រមទាំងបុត្រ ២ ដុល្លារ ១៩-ឧបាសិកា អ៊៊ុន ពូន និង ស្វាមី ព្រមទាំងបុត្រ ២ ដុល្លារ

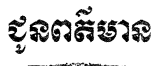
២០-ឧបាសិកា ជៅ ស៊ីម៉ឺន ព្រមទាំងបុត្រ ២ ដុល្លារ ២១-ឧបាសិកា សូ ឈឿន ព្រមទាំងបុត្រ ១ ដុល្លារ ២២-ឧបាសិកា ពិន ណារិន ព្រមទាំងបុត្រ ១ ដុល្លារ ២៣-អ្នកគ្រូ គុយ ឡាំង និង ស្វាមី ព្រមទាំងបុត្រ ១ ដុល្លារ ២៤-ឧបាសិកា ឈុន ណាវី ព្រមទាំងបុត្រ ៥ ដុល្លារ ២៥-ឧបាសិកា ឯក សារិ ព្រមទាំងបុត្រ ៥ ដុល្លារ ២៦-ឧបាសិកា ជិន ម៉ុក ព្រមទាំងបុត្រ ៥ ដុល្លារ ២៧-កញ្ញា ឃុនហេង-សម្នាវត្តី • ឃីម-ពេងឃុន ព្រមទាំងបុត្រ ២ ដុល្លារ ២៨-លោក ហួត ស៊ីវន និងអ្នកស្រី ស៊ុម ដាវី ព្រមទាំងបុត្រ G0.000 F ២៩-ឧបាសក ឈឹម ប៉េងយាង និង ភរិយា ព្រមទាំងបុត្រ G0.000 F ៣០-ឧបាសិកា ប៉ឹង សុខុម ព្រមទាំងបុត្រ ៣0.000 f ៣១-ឧបាសក លន់ គឹមស៊ុយ និងឧបាសិកាងួយហួយ ព្រមទាំងបុត្រ ២០.០០០ រ ៣២-លោក លី គុន និង ភរិយា ព្រមទាំងបុត្រ 000.00 ៣៣-លោក ខ្យ៉េវ កូឡា និងខ្មជាសិកា លឿង លឿងហួរ ព្រមទាំងកូនចៅ 90.000 **i** ៣៤-ឧបាសិកា អ៊ុក សុវណ្ណរី ព្រមទាំងបុត្រ 90.000 \$ ៣៥-ឧបាសិកា ស្រី សារឿន ព្រមទាំងកូនចៅ 90.000 1 ៣៦-ឧបាសិកា គឹម សូផាន ព្រមទាំងបុត្រ 90.000 \$ ៣៧-ឧបាសិកា កែន ង៉ែត ព្រមទាំងឬត្រ 90.000 **i** ៣៨-ឧបាសិកា ផៅ ស៊ីមុន ព្រមទាំងបុត្រ 90.000 **i** ៣៩-ឧបាសិកា ផេង សាម៉ីន និង ស្វាមី ព្រមទាំងបុត្រ 90.000 **i** 

៤០-ឧបាសក ជា ខេង និង ឧបាសិកា ស្យ៉េង យូលាភ ព្រមទាំងបុត្រ ១០.០០០ រ ៤១-ឧបាសិកា អ៊ី ស្រុង និង ស្វាមី ព្រមទាំងឬត្រ 90.000 1 ៤២-ឧបាសិកា ហ៊ី ហ៊ន ព្រមទាំងបុត្រ 90.000 ; ៤៣-ឧបាសិកា មាឃ យ៉ាវី ព្រមទាំងបុត្រ 90.000 ; ៤៤-ឧបាសិកា ហេង សាម៉ីន និង ស្វាមី ព្រមទាំងបុត្រ 90.000 ; ៤៥-ឧបាសិកា ព្រំ យ៉ាត និង ស្វាមី ព្រមទាំងបុត្រ 90.000 ; ៤៦-ឧបាសិកា ប៉ាង និម និងលោកឱ្យក ប៉ាង គីមទូច ព្រមទាំងប្អូនស្រី 90.000 ; ៤៧-ឧបាសិកា កាំង ប៉ោទាង ព្រមទាំងបុត្រ 90.000 1 ៤៨-ឧបាសក ជ័យ តាន និង ភរិយា ព្រមទាំងបុត្រ 90.000 1 ៤៩-ឧបាសក ម៉ៅ សុវឌ្ឍន និង ភរិយា ព្រមទាំងបុត្រ 90.000 \$ ៥០-ឧបាសក ទូច សុន្ទ និង ឧបាសិកា ស៊ាង មួយ ព្រមទាំងបុត្រ 90.000 ; ៥១-ឧបាសក សេត សុខុម និង ភរិយា ព្រមទាំងបុត្រ 90.000 1 ៥២-ក្មួយ រម្យនា និង មាតាបិតា ព្រមទាំងបុត្រ 90.000 ; ៥៣-លោក អៀង កៅ និង ភរិយា ព្រមទាំងបុត្រ 90.000 \$ ៥៤-លោក ជាត ប៊ុនថន និង ភរិយា ព្រមទាំងបុត្រ ២0.000 F ៥៥-ឧបាសិកា សាត ណាគ្រី ព្រមទាំងបុត្រ €.000 ₽ ៥៦-ឧបាសក ផូ ច័ន្ទកុមារ និង ភរិយា ព្រមទាំងបុត្រ 90.000 \$ ៥៧-ឧបាសិកា អ៊ីវ នាង ព្រមទាំងបុត្រ 봆.000 ៛ ៥៨-ឧបាសិកា នីក ស៊ីមន ព្រមទាំងបុត្រ 분.000 **፤** ៥៩-ឧបាសិកា លី តាំងតួយ និង ស្វាមី ព្រមទាំងបុត្រ 분.000 **፤** 

៥.000 **រ** ៦០-ឧបាសិកា ហុក សុភក្ត្រ ព្រមទាំងបុត្រ ៦១- ឧបាសិកា ញាណ ស៊ុយ + មាស សោភា 분.000 \$ ៦២-កញ្ញា ភ គីមហេង និង មាតាបិតា ៥.000 i ៦៣-ឧបាសិកា សរ ដារី ព្រមទាំងបុត្រ 분.000 ¥ ៦៤-ឧបាសិកា ឈេវ៉ូវ ហេវ៉ូត ព្រមទាំងបុត្រ 법.000 J ៦៥-ឧបាសិកា សុខ ចន្ទរិទ្ធិ ព្រមទាំងបុត្រ 분.000 F ៦៦-ឧបាសក ដែក ចន និង ភរិយា ព្រមទាំងបុត្រ 분.000 F ៦៧-ឧបាសក កុជ ហូរ និង ឧបាសិកា អ៊ុក តាំងអ៊ីម ព្រមទាំងកូនចៅ ៥.000 រ ៦៨-ឧបាសក ទេព សាបាន និងឧបាសិកា ជាង សារ៉ន ព្រមទាំងបុត្រ ៥.000 ៛ ៦៩-ឧបាសក ជួរ ប៊ុនស្រេង និងឧបាសិកា ទាប អ៊ាងជួ ព្រមទាំងកូនចៅ ៥.000 រ ៧០-ឧបាសិកា សាយ ទាង ព្រមទាំងបុត្រ ៥.000 **៖** ៧១-ឧបាសក សន គឹមអេង ព្រមទាំងបុត្រ 분.000 ¥ ៧២-ឧបាសក ផាង ថាន និងឧបាសិកា ព្រមទាំងបុត្រ 분.000 \$ ៧៣–ឧបាសិកា យាយ រស់ ព្រមទាំងបុត្រ ៥.000 f ៧៤-ឧបាសិកា យាយ មុំ ព្រមទាំងបុត្រ 법.000 i ៧៥-ឧបាសិកា អ៊ុក សុខហេង ព្រមទាំងបុត្រ ៥.000 រ ៧៦-ឧបាសិកា អ៊ុន ពុំ ព្រមទាំងបុត្រ 분.000 \$ ៧៧-ឧបាសិកា ជា យ៉ាន ព្រមទាំងបុត្រ 분.000 i ៧៨-ឧបាសិកា យិន ស៊ីម៉ុច ព្រមទាំងបុត្រ ៥.000 ៖ ៧៩-ឧបាសិកា បេ សំអាត ព្រមទាំងបុត្រ 분.000 \$

៨០-ឧបាសិកា សំ ម៉ាលិស ព្រមទាំងបុត្រ 분.000 ¥ ៨១-ឧបាសិកា នួន សារាន ព្រមទាំងបុត្រ K.000 1 ៨២-ឧបាសិកា កង ព្រឹងសាវី ព្រមទាំងឬត្រ ៥.000 ៖ ៨៣-ឧបាសក ជា ហួន ព្រមទាំងឬត្រ ៥.000 ៖ ៨៤-អ្នកស្រី ព្រំ សារ៉ូ និង ស្វាមី ព្រមទាំងបុត្រ ៥.000 ៖ ៨៥-កុមារី លន់ សុខហេង និង មាតាបិតា 법.000 ៛ ៨៦-លោក ហេវ៉ុង សារ៉ា និង ឧបាសិកា ស្រី ស៊ីវ៉ុឌ្ឍថា ៥.000 F ៨៧-ឧបាសក អៀម សំអុល និង ឧបាសិកា ្រំឆម ពៅព្រមទាំងបុត្រ ៨.០០០ រ ៨៨-ឧបាសិកា ហុក ស្រុន និង អ៊ាម ជូ ព្រមទាំងបុត្រ ៥.000 F ៨៩-ឧបាសក ស៊ិន ធិម និង ឧបាសិកា កែវ ស៊ីវ៉ាន់ ព្រមទាំងបុត្រ a.000 i ៩០-ឧបាសិកា នង ដាង ព្រមទាំងបុត្រ ៨.000 ៖ ៩១-ឧបាសិកា អូន ខាំអន ព្រមទាំងបុត្រ ២0.000 F ៩២-ឧបាសិកា ឡាំ អ៊ុក ព្រមទាំងបុត្រ K.000 1 ៩៣-ឧបាសិកា ង៉ែត ឡាំងហ្យេង ព្រមទាំងបុត្រ ៥.000 F ៩៤-ឧបាសិកា ប៊ន ស៊ីម ព្រមទាំងបុត្រ ៥.000 **៖** ៩៩-ឧបាសិកា ស្យេង ប៉ុត ព្រមទាំងបុត្រ 분.000 F ៩៦-ឧបាសក ព្រំ សាធ និងភរិយា ព្រមទាំងបុត្រ 9.000 🕻 ៩៧-ឧបាសិកា ខេន សុម៉ាលី ព្រមទាំងបុត្រ ២0.000 F ៩៨-ឧបាសិកា សោម ប៉ុក ព្រមទាំងបុត្រ 분.000 ¥ ៩៩-ឧបាសិកា យស់ ហឿន ព្រមទាំងបុត្រ 분.000 F

분.000 I ១០០-ឧបាសិកា ឈូ ស្រួយ ព្រមទាំងបុត្រ ១០១-លោក លឹម លាងអូ និងភរិយា ព្រមទាំងបុត្រ 법.000 \$ ១០២-ឧបាសិកា ឡច នូឯម ព្រមទាំងបុត្រ 분.000 F ១០៣-ឧបាសិកា យស់ ឃាន ព្រមទាំងបុត្រ 법.000 F 법.000 ៛ ១០៤-ឧបាសិកា ចាន់ ស្រី ព្រមទាំងកូនចៅ ១០៥-ឧបាសិកា ប្រាក់ ចែម ព្រមទាំងកូនចៅ 분.000 F ១០៦-ឧបាសិកា យស់ សឡា ព្រមទាំងកូនចៅ 분.000 F ១០៧-ខ្មបាសិកា ញឹម មុនី ព្រមទាំងបុត្រ 분.000 \$ ១០៨-ឧបាសិកា ពិន ណាវិន ព្រមទាំងបុត្រ 분.000 F ១០៩-ឧបាសិកា សាម ឡាំ ព្រមទាំងបុត្រ 분.000 **፤** ១១០-ឧបាសិកា ជុំ ទួច ព្រមទាំងបុត្រ 90.000 \$ ១១១-ឧបាសិកា អ៊ីម យ៉ារ៉ាន់ ព្រមទាំងបុត្រ 90.000 f ១១២-ឧបាសក នាង ធិនឈីម និងឧបាសិកា ធីវ សំអយ ព្រមទាំងបុត្រ ៥ ដុល្លារ ១១៣-ឧបាសិកា លឹម ប៊ូ ព្រមទាំងកូនចៅ 90.000 \$ ១១៤-ឧបាសិកា អ៊ុក លន់ ព្រមទាំងកូនចៅ 90.000 1



# សៀវភោមែលបានរៀបរៀងចងក្រងរួចចាន ៤ ចំណងជើង :

១- សង្កាយនា

២- ពុទ្ធព្យាករណ៍

៣- ស**ការ៍**:

៤- ធម្មដ្ឋិតិ

នឹងកំពង់បន្តការងារនេះរៀងរហូត ។ ចំពោះវិភាគទានក្នុងការជួយឧបត្ថម្ភ បោះពុម្ព កើតចេញពីសន្តានចិត្តជ្រះថ្លារបស់ពុទ្ធបរិស័ទទាំងអស់គ្នា ។

អាស្រ័យហេតុនេះ លោកអ្នកមានបំណងចង់ជួយចូលរួមបំពេញនូវ មហាកុសលក្នុងដំណើរការធម្មទានដ៏កម្រ និង បច្ច័យ៤ សូមមេត្តាទំនាក់ទំនងតា៖ ទូរស័ព្ទលេខ : **O១១ ៦៧៣ ៤O៦** ឬក៏អាចផ្ញើតាមរយៈអ្នកដទៃណាក៏បាន

សូចអរទ្រះតុនា ។

ព្រះបរចសាស្តាទ្រង់ប្រារព្ធរ្យើង "អាតត្ថសេដ្ឋី" ថាចតុស្សកំណាញ់ ស្ថិតស្វាញដែលបាតកប់កំណប់ទ្រព្យទុកប្រាំកន្លែង ចិតឱ្យអោយអ្នកណា ម្នាក់ដឹង ។ ថ្ងៃចួយព្រះសាស្តាចាតព្រះអាតត្ថថាបច្ចាសចណៈទ្រង់តិចត្ត ទៅឯល់ចុខថ្វះ "ចូលសិរីសេង្ដី" ត្រូវថាកូត កំក្មេងអាតាថាត្រកូល "ចណ្តាល" ដែលកាលពីថាតិចុតថា "អាតត្ថសេដ្ឋី" សើរចូលទៅ ក្នុងថ្វះតោះដែរ ។ ព្រះបរមសាស្តាទ្រង់ត្រាស់ ឱ្យក្មេងតោះច្រាប់ កំណប់ ឃើម្បីបញ្ជាក់ឱ្យ "ចូលសិរីសេង្ឋី" ថាកូតស្មើ...រួចទ្រង់